#### فصلنامه زنان شماره ۶۱، فروردین ۱۴۰۳ QUARTERLY JOURNAL NO 61, APRIL 2024















## همکاری شما: نشریه را پر بارتر خواهد کرد.

برای هشت مارس

خبر، مقاله، شعر، عكس، طرح، داستان و ترجمه بفرستيد!

نظرات، پیشنهادات و انتقادات خود را در مورد نشریه هشت مارس برای ما ارسال نمایید.

بی شک همکاری شما در این زمینه ها به ارتقای سطح نشریه کمک خواهد کرد.

> ایمیل نشریه هشت مارس: zanane8mars@yahoo.com

مسئولیت هر یک از مقالات در نشریه هشت مارس به عهدهی نویسندهگان آن است.



### فهرست مطالب

#### سـرسـخــن:

۴

#### **هیچ زن مبارز، آزادیخواه و فمینیستی که خواهان رهایی از ستم است نمیتواند نسل کشی در فلسطین را تحمل گند!**

|                                                                                               |                                                                                     | _  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|----|
| اخگر فرزانه                                                                                   | 🛘 نقش و جایگاه جنبش زنان در انقلاب                                                  | ٨  |
| فروغ آزادمنش                                                                                  | <ul> <li>دلایل افزایش ازدواج اجباری زیر حاکمیت طالبان</li> </ul>                    | 14 |
| شعله                                                                                          | 🛘 شعر:«یادهای آبی روشن» به یاد نادیا انجمن                                          | 10 |
| آترين آشوب                                                                                    | 🛚 سایههای ناپیدای تبعید جنسیتی_حکومتی زنان در دور دوم ارتجاع امارتی!                | 18 |
| رها آذر                                                                                       | <ul> <li>■ زنان و ضرورتِ داشتنِ تشكلات مستقل و انقلابی در افغانستان!</li> </ul>     | 71 |
| ليلا پرنيان                                                                                   | <ul> <li>چرا رفع ستم جنسیتی به انقلاب و ادامه یابی آن وابسته است؟</li> </ul>        | 79 |
| سائمه سلطانی                                                                                  | <ul> <li>از سلیطه خواندن زنان در ایران تا شلیطه خواندن زنان در افغانستان</li> </ul> | 74 |
| طاهره شمس                                                                                     | <ul> <li>تشکیلات انقلابی زنان ضامن پیشروی جنبش انقلابی زنان در افغانستان</li> </ul> | 80 |
| رها آذر                                                                                       | دکلمه شعری از رفیق مینا اسدی «ای نیمه دگر»                                          | ٣٨ |
| سائمه سلطاني                                                                                  | <ul> <li>اهمیت جنبش رادیکال زنان در افغانستان</li> </ul>                            | 44 |
| عاتکه رجبی                                                                                    | 🛚 چرا به مبارزه افراد ترنس* و کوئیر با حجاب اجباری اشارهای نمیشود!                  | 41 |
| ■ بخش دهم: «از گامهای اولیه تا جهشهای بعدی» نویسنده: آردیا اسکای بریک/ برگردان: نسترن قهرمانی |                                                                                     | 44 |
|                                                                                               | 🛭 پیام های ارسالی                                                                   | 44 |
|                                                                                               | 🛭 گزارش فعالیت ها                                                                   | 40 |
|                                                                                               | 🛚 بیانیه ها                                                                         | AY |

سردبير نشريه

ليلا پرنيان

طراحی جلد و صفحه بندی

فريدا فراز



# هیچ زن مبارز، آزادیخواه و فمینیستی که خواهان رهایی از ستم است؛ نمی تواند نسل کشی در فلسطین را تحمل کند!

در بسیاری مواقع در پشت جنایات علیه بشریت مسائل «کوچک» پنهان میماند. در شرایط کنونی، در پشت نسل کشی از فلسطینی ها، بیش از ۳۲ هزار کشته، ۸۰۰ هزار زخمی، هزاران زیر آوار مانده، صدها هزار آواره، قحطی و گرسنگی؛ موقعیت زنان، جوانان و نوجوانانِ دختر پنهان مانده است.

از میان این کشته شدهها و آوارگان از ۷ اکتبر تا نگارش این نوشته، بر طبق گزارش نهادهای وابسته به سازمان ملل، حداقل ۹ هزار زن کشته و نزدیک به یک میلیون زن آواره شده اند. بطور متوسط هر روز ۶۳ زن در نوار غزه، توسط نژادپرستان زن ستیز اسرائیلی جان خود را از دست میدهند. سربازان اسرائیلی عامدانه زنان و کودکان فلسطینی را، حتی آنانی که به دنبال پناهگاه و یا فرار با پارچه سفید به دست بودند، هدف قرار داده و به قتل رساندند. در حقیقت ۷۰ در صد کشته شدههای غزه را زنان و کودکان تشکیل میدهند. در هر ۱۰ دقیقه یک کودک کشته می شود و هر روز بر تعداد کر هر رانیا ابوانزا» می باشد که دو قلوهای ۵ ماهه اش، پس چون «رانیا ابوانزا» می باشد که دو قلوهای ۵ ماهه اش، پس حمله هوایی اسراییل از دست داد.

نسل کشی کنونی فلسطینیها در غزه و کرانه باختری توسط نژاد پرستان فاشیست اسرائیلی با پشتیبانی آشکار قدرتهای امپریالیستی بویژه امپریالیستهای آمریکایی، نکبه یا «فاجعه» دیگری است. نکبهٔ دیگری است که اگر در سال ۱۹۴۸ صهیونیستها با پشتیبابی و دخالت مستقیم قدرتهای امپریالیستی برای تشکیل دولت اشغالگر اسرائیل، فلسطینیها را با زور اسلحه و قتل عام از سر زمین هایشان راندند و در تمامی این سالها با پیشبرد همین روش زمینهای بیشتر و بیشتری را از آنان به سرقت بردند و میلیونها نفر را مجبور به ترک خانه و سرزمین خود و اسکان در کشورهای مختلف کردند؛ امروزه قصد دارند کار غزه را، همان باریکهای که فقط ۲ درصد از سرزمین اصلی فلسطینیها را در بر میگیرد، همراه با قتل عام آنان، فلسطینیها را در بر میگیرد، همراه با قتل عام آنان،

بیش از هفت دهه است که قتل عام مردم فلسطین را عادیسازی کرده اند. تحمیل مرگ جمعی، زخمیهای بیشمار، زندانی کردن تعداد وسیع و آوارهسازی خیل بزرگی از مردم، طی این چندین دهه در گزارشات کوتاه و ناقص در رادیو و تلویزیون و رسانههای اصلی در کشورهای «مدرن»، «دمکراتیک»، «حافظان آزادی بیان»، «مهد دمکراسی» و...؛ مدفون شده است.

در همین روزها در گزارشات و اخبار جهت دار رسانههای غربی، همه این جنایات علیه مردم ستمدیده فلسطین تحت نامهای گوناگون از جمله «دفاع از خود»، پوشش داده می شود. ریختن بیش از چهل و پنج هزار بمب به وزن ۶۶ هزار تُن بر سر مردم و خانه و کاشانه شان، یعنی به طور متوسط ۱۸۳ تُن مواد منفجره در هر کیلومتر مربع در غزه، تحمیل گرسنگی، بی آبی، بیبرقی، بیدارویی و…، «دفاع از خود» خوانده می شود. آنان وقیحانه و بصورت مکرر به ۷ اکتبر رجوع میکنند در حالی که ۷۵ سال است که هر روزش برای فلسطینیها معادل و یا بسیار بدتر از ۷ اکتبر بوده است. حمله نظامی حماس این نیروی بنیادگرای اسلامی به نام «توفان الاقصی» که با تفکری ارتجاعی غیر نظامیان از جمله زنان و کودکان اسراییلی را نشانه رفت، هیچ ربطی به مردم فلسطین و منافع آنان ندارد.

در حقیقت «دفاع از خود» به سبک نژاد پرستان اسرائیلی و قدرتهای امپریالیستی و رسانههای شان، یعنی پاکسازی خاک فلسطین از فلسطینیان. از ویژگیهای رسانهها در این روزهایی که نسل کشی فلسطینیها در دستور کار صهیونیستها و امپریالیستها قرار دارد، این است که اطمینان حاصل کنند که هر بیننده و خوانندهای به این باور برسد که اگر سرباز اسرائیلی گلولهای را شلیک می کند، مقصر خود فلسطینیها هستند.

نژاد پرستان اسرائیلی هم زمان که از زمین و آسمان و دریا مردم فلسطین را زیر بمب و گلوله قرار داده اند، از رسیدن هر نوع کمک غذایی جلوگیری میکنند. «فقرا، مخصوصا وقتی رنگین پوست باشند، به حساب نمی آیند. آنها را می توان مانند مگس کُشت، قحطی و گرسنگی در غزه یک فاجعه طبیعی نیست. این طرح اصلی فاجعه طبیعی نیست. این طرح اصلی اسرائیل است». (از مقاله: بگذار خاک بخورند.) - کریس هِچز\*. مشخص است بخورند.) - کریس هِچز\*. مشخص است که در میان گرسنگان فلسطینی، کودکان آسیب پذیرتر از همه هستند. سازمان ملل در

اوایل اسفند هشدار داد که مطابق مشاهدات و گزارش امدادگران این سازمان «وقوع قحطی در غزه اجتناب ناپذیر است». رئیس سازمان بهداشت جهانی در چهارم ماه مارس خبر جان دادن ۱۰ کودک به علت گرسنگی در شمال غزه را در شبکه اجتماعی ایکس (توییتر سابق) نوشت و تصریح کرد که «مرگ آنها ناشی از کمبود غذا» بوده است.

امپریالیست های آمریکایی در تمام دوران و بطور مشخص از ۷ اکتبر تا کنون بطور مرتب با ارسال مقادیر فوق العاده عظیم کمک مالی و تسلیحات نظامی، شرایط را برای نژاد پرستان اسرائیلی در نسل کشی فلسطینی ها تضمین کرده اند. در رابطه با قحطی و گرسنگی مطلق و تحمیلی به فلسطینیها و فشار افکار مترقی در آمریکا و سایر نقاط جهان هم، دولت آمریکا مجبور شد کمکهای ناچیز غذایی خود را به شکل تحقیرآمیز از طریق هواپیما و از هوا بر سر مردم پرتاب کند تا از این موضوع هم بتواند به نفع خود و ژستهای «بشر دوستانه بتواند به نفع خود و ژستهای «بشر دوستانه شان» استفاده کنند.

از لابلای اندک گزارشات رسمی رسانههای اصلی در کشورهای غربی که از قتل عام «عادی» شده قرن بیست و یکم توسط فاشیستهای حاکم بر اسرائیل و آمریکا و دیگر قدرتهای امپریالیستی و مرتجعین منطقهای منتشر شده است، میتوان به موقعیت وحشتناک و غیر قابل تحمل برای زنان، جوانان و نوجوانان دختر پی برد.

اگر تا قبل از نسل کشی فعلی ۱۱ درصد از خانوادهها توسط زنان سرپرستی میشدند، امروزدر جریان نسل کشی، تعداد زنانی که همسران خود را از دست دادهاند و در وضیعت نا امنی، گرسنگی، به دندان کشیدن فرزندان و افراد پیر خانواده، تنها سرپرست خانواده میباشند، به مراتب افزایش یافته است.

نزدیک به ۵۰ هزار نفر زن باردار در غزه بسر میبرند که ۴۰ در صد از آنان در موقعیت ریسک بالا قرار دارند. برای بیش از ۱۸۰ زنی

که هر روز در غزه زایمان میکنند، از وجود دکتر، ماما، داروی بیهوشی، داروهای مسکن وسائل بهداشتی خبری نیست. هزاران نوزاد بر روی زمین و در میان جادههای ویران شده توسط نژاد پرستان اسرائیلی و در بیابان و یا در پناهگاههای شلوغ، مکانهایی که غیر بهداشتی هستند و خطر ابتلا به عفونت را برای مادران صد چندان میکند، متولد میشوند و بند نافشان با هر شی تیزی بریده میشود.

دهها هزار زن بار دار و شیرده غذای کافی و آب تمیز در اختیار ندارند. مادرانی که به خاطر گرسنگی، پستان هایشان از شیرخشک شده، مجبورند در صورت خوش شانس بودن از شیر خشک برای تغذیه نوزادان گرسنه خود استفاده کنند، یافتن آب تمیز برای جوشاندن به یک چالش روزانه برایشان تبدیل شده است. بنابر گزارشات، بسیاری از نوزادان از یک ماه پس از تولدشان در اردوگاهها هنوز تنشان به آب نخورده و شسته نشده اند.

تنها چند هفته پس از آغاز نسل کشی، مردهزایی و سقط جنین ۲۰ درصد افزایش یافت. قطعا آمار مرگ و میر مادران، نوزادان و سقط جنین بیشتر از گزارشاتی است که تا کنون منتشر شده است. اما آن چه که زنان و نوجوانان دختر از سر می گذارنند به همین جا ختم نمی شود.

در یک اردوگاه خیمهای به مساحت ۵ کیلومتر در رفح، هیچ نوع کمکی اجازه ورود ندارد و ساکنان این اردوگاه از غذا، تجهیزات پزشکی، وسایل بهداشتی و...، محروم اند. نبود نوار بهداشتی برای ۷۰۰ هزار زن و دختر فلسطینی که سعی میکنند چرخه پریود ماهانه خود را در اردوگاهها از طریق تکههای بریده شده لباس و حولههای اندکی که در اختیار دارند، رفع کنند، خطر بیماریها و عفونتهای گوناگون را در بینشان گسترش داده است. با گوناگون را در بینشان گسترش داده است. با در نظر داشت این موضوع که برای هر ۵۰۰۰ نفر یک دوش برای حمام و برای هر ۵۰۰۰ نفر یک توالت موجود است.

#### هيچ کس

نمی تواند ادعای مخالفت با نظام ستمگر در ایران و یا در هر نقطه دیگر از جهان را داشته باشد، اما از کنار نسل کشی فلسطینی ها توسط نژاد پرستان زن ستیز، کوییر ستیز و فاشیست اسرائیلی و تمامی قدرتهای امپریالیستی، عبور کند و نسبت به آن بی تفاوت باشد.

اشغال گران پا به پای سرکوب خونین مردم و هدف قرار دادن زنان و کودکان، صدها زن و دختر فلسطینی، از جمله مدافعان حقوق بشر، روزنامه نگاران، فعالین حقوق زن و...، را به طور وحشیانه در غزه و کرانه باختری از ۷ اکتبر بازداشت و در زندانهای مخوف خود حبس کرده اند. درعین حال تعداد نامعلومی از زنان و کودکان «ناپدید» شدهاند و از سرنوشت آنان خبری در دست نیست.

آن چه را که باید در نظر داشت این واقعیت است که نژاد پرستی و زن ستیزی بخش جدا نشدنی از سیستم سرمایه داری اشغالگران اسرائیلی است. هدف اسرائیل یعنی پیش برد نسل کشی و از بین بردن یک جمعیت از ریشه و کنترل کامل سرزمین فلسطین که با بکار برد حداکثر قوای نظامی و سیاسی توسط صهیونیستها در حال انجام است، بدون هدف قرار دادن زنان و کودکان و از بین بردشان نمی تواند عملی شود. به همین دلیل بردشان نمی تواند عملی شود. به همین دلیل در میان کشته شدهها بیشترین آمار مربوط به زنان و کودکان است. حتی کارشناسان سازمان ملل نیز به این امر اذعان داشته اند که زنان در غزه همراه با کودکانشان بیشتر مورد حمله و کشته شدن قرار دارند.

در همین دوره بر اساس گزارش کارشناسان سازمان ملل اعلام شد که زنان و نوجوانان دختر فلسطینی در معرض آزار و اذیت جنسی مانند برهنه و تفتیش بدنی توسط افسران مرد ارتش اسرائیل قرار گرفته اند. بر اساس همین گزارش، دست کم به دو اسیر زن فلسطینی تجاوز شده و سایر اسیران زن توسط سربازان اسراییلی تهدید به تجاوز و خشونت جنسی شده اند. طبق این گزارش آمار واقعی خشونت جنسی و تجاوز بر زنان و دختران فلسطینی بسیار بیشتر است. همواره تصرف بدن زنان بیخش مهمی از کنترل و اشغال فلسطین توسط صهیونیستها بوده است.

زنان فلسطینی در منگنه پدر امردسالاری در حال له شدن هستند. از یک طرف با دشمن عمده، صهیونیستها با ساختاری نژاد پرست و مردسالار، روبرو هستند و از طرف دیگر با مردسالاران فلسطینی و در راس آنان انواع و اقسام بنیادگرایان اسلامی هم چون حماس. زنان آگاه و مبارز از یک طرف در جنگ روزانه با صهیونیستها دست به گریبانند و از طرف دیگر با نرینه سالاری حاکم در خانه و اجتماع که از طریق قوانین اسلامی و سنتهای ضد زن که در تاروپود جامعه از جانب نیروهای ضد زن اسلامی ریشه عمیق دوانده، در حال ضمارزه هستند.

این شکل از مبارزه زنان آگاه فلسطینی قدمت طولانی دارد و دهه هاست به پیش میرود. زنان در مبارزات گوناگون علیه اشغالگران بویژه تا قبل از این که بنیادگرایان اسلامی از قدرت بیشتری برخوردار شوند، نقش مهمی بر عهده داشتند. این نقش را می توان در انتفاضه اول به روشنی مشاهده کرد.

«ستون فقرات انتفاضه اول زنان بودند. بر خلاف انتفاضه دوم که حماس رهبری آن را ربود و به همین دلیل هم در این مبارزه، زنان در آن کمتر حضور داشتند. در انتفاضه اول این زنان بودند که در مقابله با نیروهای اشغالگر، نقش تعیین کننده بر عهده داشتند

و بسیاری از محاصرههای دشمن را درهم شکستند». (از مصاحبه رفیق آذر درخشان با جمیله یکی از فعالین مبارز جنبش زنان در فلسطین مندرج در نشریه هشت مارس شماره ۵)

در آن زمان، زنان مبارز و آگاه، سازمانهای تودهای زنان را بوجود آورده بودند و این امر حضور نقشهمندتر آنان را در مبارزه تضمین می کرد. در عین حال با پیشبرد این مبارزه هم زمان با تفکر غالب پدر/مردسالاری در میان صفوف مردم و سازمانهای گوناگون در فلسطین مبارزه می کردند. در آن دوره هر گاه زنان مبارز فلسطینی موضوع ستم بر زن و مبارزه آگاهانه و نقشهمند علیه آن را در بین نیروهای سیاسی منتسب به چپ به میان می کشیدند، با این جمله کلاسیک که: «ما الان در گیر جنبش رهایی ملی هستیم و مسئله رهایی زنان مسئله مرحله بعد است و در حال حاضر و در عمل زنان در حال آزاد شدن هستند»، روبرو می شدند.» (همانجا).

در مقابل این تفکرانحرافی زنان آگاه و انقلابی نیز این استدلال را به میان میکشیدند که «ما تجربه انقلاب الجزایر را در مقابل خود داریم. زنان در انقلاب در صف اول آن قرار داشتند، اما بلافاصله پس از آزادی الجزایر از دست استعمار فرانسه، زنان به موقعیت عقب مانده درون جامعه رانده شدند. حجاب و بسیاری از ارزشهای جامعه پدرسالار بر آنان تحمیل شد». (همانجا)

این واقعیتی است انکار ناپذیر که موضوع مبارزه مداوم و پیگیر با ستم بر زن در فلسطین را نمی توان موضوعی جدا از جنبش رهایی ملی دانست. این مبارزه از یک طرف به سازماندهی تودهای زنان کمک می کند و از طرف دیگر تفکرات پدر/مردسالارانه تمامی گروههای زنستیز اسلامی و رخنه آن در جامعه را به چالش می کشد. تا زمانی که زنجیر اسارت بر دست و پای زنان بسته باشد، رهایی ملی با هر مبارزهای و با هر فداکاری

حاصل نخواهد شد. این موضوع مهم را باید در نظر گرفت که زنجیر استعمار و استثمار، با زنجیر ستم بر کوییرها و.... کامل شده است و رهایی تودههای ستمدیده زنان و کل مردم فلسطین از مرتجعین داخلی و فاشیستهای اسرائیلی، با در هم شکستن کل زنجیر ستم و استثمار و استعمار که ستم بر زن و ستم بر کوییرها نیز یکی از حلقه مهم آن است، بدست خواهد آمد.

بیش از هفت دهه است که حق زندگی توسط فاشیستهای اشغالگر از زنان و به طور کل مردم ستم دیده فلسطین گرفته شده. بر خلاف تبلیغات مسموم کننده مشکل اصلی نسل کشی موضوع اختلاف بین مسلمان و یهودی نیست. مساله اصلی و تعیین کننده، غصب تمام و کمال یک سرزمین توسط یک دولت استعماری وابسته به امپریالیستها است که این چنین خونین در حال پیش روی است.

همین اوضاع به دستهبندیهای متفاوت و متقابل در سطح جهان دامن زده است. بخش وسیعیای از مردم بویژه در کشورهای غربی، جایی که دولت هایشان در حمایت از اسرائیل و نسل کشی آنان گوی سبقت را از یکدیگر میربایند، به خیابان آمدند و مخالفت خود را اعلام کردند. این تظاهراتها به یک رخداد مهم سیاسی در سطح بین المللی مبدل گشته است. اعتراضات میلیونی در سراسر جهان و در کشورهای غربی نقاب «دمکراسی خواهی» و «حقوق بشری» امپریالیستها را در هم درید و مردم بیشتر و بیشتری را به ماهیت استعمارگرانه اِشغال فلسطین و نقش دولت هایشان آگاه کرد.

یکی از خواستهای اصلی مبارزات در سراسر جهان، خواست بر حق آتش بس است. خواستی که می تواند موقتا و گذرا از کشته شدن هر روزه صدها نفر جلوگیری کند، اما «آتش بس و صلح» به معنی آزادی فلسطینیها نیست و اشغالگری ادامه خواهد یافت. تاریخ بیش

از هفت دهه جنایت اشغالگران اسرائیلی و حامیان امپریالیستیاش این واقعیت را نشان داده است. موضوع اصلی و تعیین کننده این است که با چه تفکر و رهبری میتوان به استعمار، استثمار، ستمهای عدیده از جمله ستم جنسی/ جنسیتی در فلسطین پایان بخشید.

در زمانی که تظاهرات های میلیونی در خیابان ها در جریان بود، بسیاری از تشکلات فمینیستی زنان در این مبارزات شرکت نکردند. آنان با طرح این مساله که حماس در غزه به زنان و جامعه ال جی بی تی کیو پلاسها خشونت می کند و آنان را از داشتن هر گونه حقوق محروم کرده است، خیال خود را نسبت به نسل کشی فلسطینیها آسوده کردند و روی از مبارزات برگرداندند. این کاملا درست است که حماس و کل نیروهای کاملا درست است که حماس و کل نیروهای اسلامی مرتجع زن ستیز، حق زندگی را از زنان و کوییرها گرفته اند، اما این حقیقت، بار مسئولیت در قبال مخالفت با نسل کشی فلسطینیها توسط اسرائیل را کم نمی کند.

در خاورمیانه و بویژه در ایران نیز برخی فعالین و تشکلات زنان در برابر این نسل کشی تا کنون سکوت کرده و عکس العملی از خود نشان نداده اند. در حقیقت این فعالین و تشكلات زنان با عقب افتادهترين تفكراتي که در میان مردم موجود است سمت گیری کرده اند. تفکری که معتقد است چون «جمهوری اسلامی از فلسطین دفاع می کند، در نتیجه این نسل کشی ربطی به ما ندارد». اولا جمهوری اسلامی نه تنها مدافع مردم فلسطین نیست، بلکه در عمل با حمایت از حماس و سایر بنیادگرایان اسلامی، مخالفت خود را با مردم فلسطین و منافع آنان نشان داده است. دوما جمهوری اسلامی و حمایت آشکار و پنهاناش از حماس و سایر نیروهای اسلامی مرتجع، یکی از موانع مبارزات مردم فلسطین و بویژه نیروهای مترقی و انقلابی آنان علیه اشغالگران و حامیاناش میباشد. جمهوری اسلامی به خاطر اهداف و منافع

خود در منطقه و کسب موقعیت برتر و از این طریق گرفتن امتیاز از امپریالیستها است که نیروهایی هم چون حماس را میپروراند.

هیچ کس نمی تواند ادعای مخالفت با نظام ستمگر در ایران، افغانستان و یا در هر نقطه دیگر از جهان را داشته باشد، اما از کنار نسل کشی فلسطینیها توسط نژاد پرستان زن ستیز، کوییر ستیز و فاشیست اسرائیلی و تمامی قدرتهای امپریالیستی، عبور کند و نسبت به آن بی تفاوت باشد.

هیچ زن مبارز، آزادیخواه و فمینیستی که خواهان رهایی از ستم است نمی تواند نسل کشی در فلسطین را تحمل کند. در حقیقتعدم مخالفت روشن و قاطع در برابر این نسل کشی به معنای قرار داشتن در کنار اشغالگران و حامیان امپریالیستی آنان و هم زمان نیروهای ارتجاعی اسلامی هم چون حماس میباشد.

در نتیجه، آزادی و رهایی واقعی زنان و همه ستمدیدگان فلسطینی از اشغالگران اسرائیلی و کلیه امپریالیستها و انواع و اقسام نیروهای ارتجاعی اسلامی، موضوعی مربوط به همه از جمله فعالین و تشکلات زنان در ایران، افغانستان و سراسر جهان است.

#### منابع مورد استفاده:

Who: 4.3.2024
The New York Times:3.3.2024
Middle East Monitor:1.3.2024
The Guardian:22.2.2024
Al Jazeera:19.2.2024
The Guardian:5.2.2024
United Nations (The question of Palestine):5.1.2024
\*Chrishedge.Substack.com

# «نفش و جایگاه جنبش زنان در انقلاب»

#### اخگر فرزانه

وقتی از انقلاب سخن می گوییم، تحول بزرگی را مد نظر داریم که مشخصهٔ اولیه اش، جابجایی قدرت میان طبقات میباشد. در پروسهٔ انقلاب، طبقات معظم و دارای قدرت، پایین کشیده شده و طبقات دیگری جای آن را می گیرند. نیروهای تولیدی مادیِ جامعه در مرحلهٔ خاصی از رشد خود با روابط تولیدی موجود، در تضاد قرار می گیرند. این روابط که تا زمانی موجب توسعهٔ روابط تولیدی بودند، به موانعی در مقابل رشد آنها تبدیل می شوند و اینجاست که انقلاب صورت می گیرد؛ روابط تولیدی جدیدی را بوجود آورده و طبقهٔ جدیدی را به قدرت می رساند.

چنین رویکردی که در آن تحولات بزرگ اجتماعی، سیاسی و اقتصادی را در چارچوبی طبقاتی، بررسی میکنیم، رویکرد صحیحی است؛ اما آنچه را که نباید فراموش کرد، وجود دستهبندیهایی با مطالبات و منافع مشترک، خارج از چارچوب طبقات است. اشکال مختلفی از سرکوب و ستم از سوی حکومتها بر مردم اعمال میشود که آنان را برای مقابله با این ستم ها، گرد هم آورده و به دلیل منافع و مطالبات مشترک، در یک صف قرار می دهد. همهٔ افرادی که در هریک از این صفوف قرار می گیرند، لزوما در جایگاه طبقاتی یکسانی قرار ندارند؛ ولی از آنجا که این شکلی از «ستم» است و بر تمامی آنان اعمال می شود، مبارزات آنان برای رفع این ستم، مبارزهای بر حق و قابل دفاع است. یکی از فراگیرترین اشکال این ستم، «ستم جنسیتی» است که بر زنان، یعنی نیمی از جامعه، فارغ از جایگاه طبقاتی آنان، اعمال میشود. اگر چه اشکال مختلف ستم که حکومتها بر اقشار مختلف به بهانه جنسیت، نژاد، قومیت، ملیت، مذهب، گرایشات جنسی و...؛ اعمال می کنند همه گی ابزارهایی در دست طبقهٔ حاکم برای ایجاد نفاق و سرکوب و کنترل راحتتر جامعه هستند؛ اگر چه راه برون رفت نهایی از این تضادها هم راه حلی طبقاتی است؛ اما نمی توان ریشه دار بودن این تضادها را فارق از جایگاه طبقاتی افراد در گیر در این تضادها، از نظر دور داشت.

وقتی ما از رفع ستم از اقلیتهای ملی، سخن می گوییم، منظورمان رفع یک ستم فراطبقاتی است و از مطالبهٔ رفع تبعیض و نابرابری به بهانه ملیت یا قومیت، از همه انسان ها، فارغ از جایگاه طبقاتی اشان، دفاع می کنیم. این را می توان به بسیاری دیگر از اشکال ستم در جامعه مانند ستم جنسیتی، بسط داد.

طبقهٔ کارگر و نمایندگان سیاسی آن، مدعی رفع همهٔ اشکال ستم بعد از انقلاب کارگری هستند. بله، از آنجا که همهٔ اشکال ستم در جامعه، ریشه در نابرابری طبقاتی دارد، رهایی واقعی از ستم در همهٔ اشكال آن، تنها در جامعه بیطبقه است كه ممكن می شود؛ اما برای واقعیت بخشیدن به انقلاب، طبقهٔ کارگر نیاز به همراهی و وحدت با سایر اقشار زحمتکش و اقشار تحت ستم دارد. اقشاری که در تغییر شرایط موجود، با طبقهٔ کارگر، منافع مشترک دارند. زنان از تمامی اشكال ستم در جامعه همراه با مردان، رنج مىبرند؛ اما يك بار هم به عنوان نیمی از آحاد جامعه با شناخته شدن تحت عنوان جنس دوم، مورد ستم و سرکوب قرار می گیرند. اگر چه شکل و حدَت این ستم، به تناسب سطح عمومی رفاه و آزادی اجتماعی در مناطق مختلف و به نسبت جایگاه طبقاتی هر زن، متفاوت است ولی تحت هیچ شرایطی در جوامع طبقاتی موجود، نمی توان موجودیت و فراگیری آن را نفی کرد. ستم مضاعفی که زنان تحمل می کنند، پتانسیل مبارزه و انگیزهٔ د گر گون ساختن جامعه را در بین این نیمه از ساکنین کره زمین به شدت بالا برده است و این پتانسیل در کشورهایی مانند ایران و افغانستان که ستم بر زن، در اشکال وحشیانه، عریان و افسارگسختهتری نسبت به كشورهاى غربى، تحميل مىشود؛ باز هم بالاتر مىباشد.

در افغانستان، در شرایطی که نیروی مرتجع و زنستیزی مثل طالبان، حکومت میکند و در قرن بیست و یکم، تلاش میکند قوانین قرون وسطی را به اجرا بگذارد؛ مستمرترین مبارزات و بالاترین مقاومتها را، از سوی زنان شاهد هستیم. زنانی که به حکم قوانین و با زور سر نیزههای طالبان، از تحصیل علم، از اشتغال، از پوشش اختیاری، از آزادی تردد در شهر، از سفر و گشت و گذار و خلاصه از هر گونه حضور فیزیکی و عقیدتی، در سطح جامعه، محروم گشته اند؛ با جسارت فراوان در خیابان ها، در تجمعات زیرزمینی، با صدور بیانیهها و در فعالیتهای رسانهای غیر رسمی و فضای مجازی؛ مقابل حکومت مرتجع و زنستیز طالبان، مقابل امپریالیستهای به قدرت رساننده و حمایت کنندهٔ طالبان و مقابل لابیهای خائنی که تلاش در سفید نمایی جنایات این حکومت و رسمیت بخشی حاکمیت آنان دارند؛ تمام قد ایستاده اند. ابعاد غیر قابل تصور ستم جنسیتی که بر این زنان تحمیل میشود، آن ابعاد غیر قابل تصور ستم جنسیتی که بر این زنان تحمیل میشود، آن

فضای مجازی، نمی توان جلوی بالا رفتن بینش زنان را گرفت، پتانسیل مبارزاتی آنان را به شدت بالا برده است!

در ایران هم زنان که همواره در طول تاریخ، جنس دوم شناخته شده و ممانعتها و محدودیتهای فراوان، هم از طریق ابزارهای حکومتی و هم از طریق تفکرات ارتجاعی و مردسالارانهٔ مورد حمایت این حکومت ها، بر آنان تحمیل شده است؛ با روی کار آمدن جمهوری اسلامی، با ابعاد عریان تری از خشونت و نابرابری جنسی مواجه شدند. این زنان که در قیام برای سرنگونی نظام پادشاهی، سهم بسزایی بازی کرده بودند، خلاف انتظار خود بعد از سرنگونی شاه، با یورش وحشیانهٔ تازه به قدرت رسیدگان، علیه خود مواجه شدند.

اما قیام ۵۷ برای زنان یک نکته مثبت هم به همراه داشت و آن

تجربهٔ مبارزات وسیع تودهای و بالا رفتن اعتماد به نفس آنان در سهم گیری برای تغییرات اجتماعی و سیاسی بود. اگر چه مبارزات سیاسی و اجتماعی زنان، قدمت تاریخی دارد و در دهههای ۴۰ و ۵۰، بسیاری از زنان انقلابی در مبارزه سیاسی علیه نظام شاه، کشته، زخمی، شکنجه و زندانی شدند؛ ولی شرکت زنان در مقیاس میلیونی در قیام ۵۷، کیفیت دیگری بود و تجربهٔ مبارزه را بسیار تودهای تر نمود. به همین دلیل هم بود که اولین یورشهای حکومت خمینی به حقوق زنان و اجباری کردن حجاب، با مقاومت گسترده زنان مواجه شده، موقتا شکست خورد و حکومت را ناگزیر به یک عقب گرد دوساله نمود. حکومت جمهوری اسلامی اما، از آنجا که که خود را حامل ایدئولوژی مذهبی اسلامی معرفی کرده بود، برای نمایش به ثبات رسیدن خود، نیاز داشت که تصویر تازهای از جامعه به جهانیان ارائه دهد؛ می بایست قبل از هر چیز، با استقرار حکم حجاب اجباری و به دنبال آن دهها قانون سر کوبگرانه دیگر، در عین اینکه هویت اسلامی خود را به نمایش می گذارد، این نیمه از افراد جامعه را تحت کنترل خود نشان داده و با سرکوب آنان، راه استقرار حکومت فاشیستی خود را هموارتر سازد. اما هم در افغانستان، به ویژه در دورهٔ دوم تفویض قدرت از سوی امپریالیستها به طالبان و هم در ایران، تحت حکومت جمهوری اسلامی، این به بند کشیدن زنان برای حکومت به سادگی میسر نشد و با چالش فراوانی همراه بوده و هست. زنان به دلیل ممارست در مبارزه با ستم لاینقطع جنسیتی از سوی این حکومت ها، بسیار آبدیده شده اند. قیام ژینا نشان داد که زنان علاوه بر نقش موثر و تعیین کننده در مبارزات اقشار و گروههای مختلف، به عنوان «جنسیت تحت ستم» چه نقش ویژهای می توانند دررهبری و در به ثمر رساندن مبارزات و انقلاب طبقاتی ایفا کنند. مبارزات پی گیر زنان، بسیاری از معضلات اجتماعی را به عنوان عرصههای مبارزات مردمی، مطرح کرد و به نگرشهای ارتجاعی حاکم در جامعه به درجاتی ضربه زد. برای اولین بار این واقعیت، حداقل در بین اقشاری از جامعه، گسترده شد که



«رهایی زن، رهایی جامعه است» و حمایت از مبارزات زنان نه از سر بزرگواری و گرفتن دستِ «موجود ضعیف»، بلکه برای نهادینه کردن یک حق همگانی، یعنی «عدالت و برابری» برای آحاد جامعه است. برای اولین بار همبستگی با ملیتهای تحت ستم و همبستگی و حمایت ملیتهای مختلف از یکدیگر، در سطحی توده ای، مطرح شد و در شعارها منعکس گردید. برای اولین بار حمایت کارگران نهادهای مختلف تولیدی و صنعتی از اعتصابات و اعتراضات یکدیگر، عمومیت یافت. برای اولین بار در سطحی گسترده به حقوق اقلیتهای جنسی و جنسیتی پرداخته شد و تلنگری به افکار جزم گرای جامعه علیه آنان زده شد و ....

بها ندادن به این پتانسیل بالا و به این قدرت انفجاری، خیانت است به امر انقلاب. نیروهای ارتجاعی، در تمام جهان و از آن جمله در افغانستان و ایران، برای تحت کنترل خود در آوردن این نیروی عظیم، خیز برداشته و از در و دیوار هجوم آورده اند. در افغانستان، ان جی اوها و لابی گران طالبان، در رقابت با یکدیگر، یک به یک سازمانهای «حقوق بشری» و ارگانهای مختلف سازمان ملل و پارلمانهای امپریالیستی را در مینوردند تا با قول و قرار در همراه ساختن زنان با پروژههای بورژوایی، سرسپردگی خود را به اثبات رسانده و بتوانند بودجههایی که برای به انحراف کشیدن مبارزات زنان، تخصیص داده شده را از بن خود سازند. بتوانند افکار زنان را از این واقعیت که: «طالبان که جهنمی برای زندگی زنان در افغانستان مهیا ساخته، همان حکومتی است که به دست امپریالیست ها، به سرکردگی آمریکا، براریکهٔ قدرت تکیه زده و تحت حمایت همین نیروها، در قدرت باقی مانده است»؛ منحرف ساخته و مبارزات آنان را به گدایی مطالبات خود از همین منحرف ساخته و مبارزات آنان را به گدایی مطالبات خود از همین امپریالیستهای حامی طالبان، تقلیل دهند!

در ایران هم در تمامی دوران حکومت جمهوری اسلامی، شاهد این خیزِ ارتجاعی برای غصب نیرو و پتانسیل جنبش زنان، بوده ایم. از فمینیستهای اسلامی و حکومتی، لیبرالها و اصلاح طلبان تحت اسامی مختلف گرفته تا مجاهدین و سلطنت طلبان و سایر مزدوران امپریالیست ها، همه گی نیروهایی هستند که برای به انحراف بردن مبارزات زنان، از هیچ عملی فروگذار نکرده و نخواهند کرد. هر روز با شعار و ترفندی تازه، تلاش می کنند پیشینهٔ رسوا و زنستیزانهٔ خود را بپوشانند و به زنان بقبولانند که الگوی ایده آل برای زندگی و آزادیِ زنان را تنها در چارچوب جامعه سرمایه داری می توانند پیدا کنند.

از تواناییها و پتانسیل مبارزاتی زنان سخن گفتیم ولی به نقاط ضعف این مبارزات و دلایل محدودیت دستاوردهای آن کمتر پرداختیم. همانطور که اشاره شد، جنبش زنان، مانند هر جنبش دیگر، آماج حملات ایدئولوژیک سرمایه داری به اشکال و انحاء مختلف میباشد و به همین دلیل دچار پراکندگی است؛ یا اصولا فاقد تشکیلات است و یا اگر تشکیلاتی هم دارد، در بسیاری از مواقع به انحرافات فکری بورژوایی آغشته است. متشکل شدن زنان حول یک ایدئولوژی انقلابی و رهایی بخش، برآیند مبارزات آنان را نه تنها به لحاظ کمی ارتقا میدهد و مانع از پراکنده کاری و هدر رفتن نیرو میشود، بلکه آسیبپذیری آن را در مقابل ایدئولوژیهای ارتجاعی تقلیل داده و شانس کیفیت بالاتری را در مبارزه تامین مینماید.

وظیفهٔ جنبش کارگری که تجربهٔ تاریخی تشکلات انقلابی را با خود حمل می کند، تاثیر گذاری روی مبارزات زنان برای متشکل شدن و جهت گیریهای انقلابی است. با سمت گیری درست جنبش زنان، آن بخش از این نیرو، که اگر در آغوش بورژوازی رها میشد، میتوانست مقابل انقلاب بایستند، حالا در صف انقلاب می ایستند و این دستاور دی غیر قابل چشم پوشی است. اما پرولتاریای آگاه و انقلابی برای موفقیت در این راه باید در رابطه با عملکرد تاریخی خود یک بازنگری داشته باشد. تا زمانی که جنبش کارگری، ستم جنسیتی را به عنوان ستمی که بر بزرگترین گروه انسانی در جهان تحمیل میشود، یعنی بر نیمی از جامعه، به رسمیت نشناسد و خواست ریشه کن کردن ستم جنسیتی را به عنوان خواستهٔ یک «جنسیت»، برحق نشمرده و برای تحقق آن در کنار زنان، مبارزه نکند و یا این مبارزه را به بعد از انقلاب سوسیالیستی موکول نماید؛ شانسی برای تأثیرگذاری بر این جنبش و سمت و سوی انقلابی دادن به آن، نخواهد داشت و یکی از بزرگترین هم پیمانان خود را برای ایجاد یک حزب کمونیست واقعی و پیروزی انقلاب سوسیالیستی از دست خواهد داد. بورژوازی دقیقا همانجاهایی فرصت جولان دادن می یابد و قدرت می گیرد که طبقهٔ کار گر کم کاری کرده و میدان را برای دشمن خالی کرده است! اگر پرولتاری آگاه و انقلابی، نخواهد و یا نتواند به ایجاد تشکلات انقلابی زنان یاری رساند و خواستههای زنان را طرح کند، اساسا نمی تواند سوسیالیسمی در کار

باشد و اگر هم سوسیالیسمی بوجود آید، شکست خواهد خورد. بدون هیچ شکی ستم بر زن ریشههای طبقاتی داشته و ریشه کن کردن آن هم منوط میشود به راه حل طبقاتی انقلابی، ولی نه مطابق فرمولهای ذهنی که ستم بر زن را محدود به زنان زحمتکش میکنند.

«تحول اعصار تاریخی، همواره با پیشرفت در امر آزادی زنان میتواند تعیین گردد. چرا که در اینجا، یعنی در رابطه زن و مرد است که رابطه ضعیف و قوی و پیروزی طبیعت انسان بر قساوت، از همه جا آشکارتر است. آزادی زنان معیار سنجش آزادی جامعه است.» مارکس: «خانواده مقدس»

وقتی مارکس در اینجا بر جملهٔ معروف شارل فوریه که آزادی زنان را معیار سنجش آزادی جامعه میخواند، تأکید میکند؛ منظورش تنها رهایی و آزادی زنان زحمتکش نیست، بلکه از رهایی نیمی از جامعه از ستمی که به واسطهٔ جنسیتشان بر آنان تحمیل شده، سخن میگوید و آن را شرطِ تحول تاریخی میخواند.

هم زمان با ظهور مالکیت خصوصی بر ابزار تولید، زن نیز به جایگاه فرودست نسبت به مرد سقوط کرد و مرد، مالک زن شد. مبارزه علیه فرودستی زنان، نهایتا مبارزه علیه مالکیت خصوصی است و بدون محو مالکیت خصوصی هم نمی توان شرایط فرودستی زنان را کاملا از میان برد. میان ایندو جنبه از مساله، رابطهای دیالکتیکی موجود است.

جنبش زنان و جنبش کارگری، با تإثیر متقابل به روی یکدیگر است که مى توانند سطح مبارزاتى خود را ارتقا داده و دستيابى به مطالبات خود را ممکن سازند. به همین دلیل است که یکی از وظایف جنبشهای انقلابی زنان هم، تاثیرگذاری روی جنبش کارگری است. مردان، از آنجا که منافع کوتاه مدت و جلوی چشم خود را در تداوم مردسالاری حاکم در جهان و در نتیجه در تضاد با منافع زنان میبینند، شانس کمتری برای درک منافع واقعی خود و حقانیت عدالت اجتماعی دارند؛ و مردان طبقهٔ کارگر هم از این قاعده مستثنا نیستند. مبارزات زنان در دهههای گذشته در جهان توانست به افکار جزمی که در جنبشهای انقلابی حاکم بود و مسئلهٔ مبارزه با ستم بر زن را به بعد از انقلاب کارگری موکول میکرد، ضرباتی وارد کند. این همان وظیفهای است که جنبش زنان در قبال جنبش کارگری، بر عهده داشته و دارد؛ وظیفهای که در انجام آن گامهایی هم برداشته است. چگونه می توان از مرد و زن کارگری که خود هنوز به شدت تحت تأثیر افکار مردسالارانه هستند، توقع داشت انقلابی را رقم بزنند که مدعی رفع هر گونه ستم و نابرابری است. تداوم مبارزات زنان در ایران، به ویژه از زمان قدرت گیری جمهوری اسلامی، توانست حقانیت این مبارزه را حداقل در بین کارگران و روشنفکران، به ثبوت برساند و نقش زنان در هدایت و رهبری بسیاری از مبارزات در قیام ژینا را به رسمیت بشناسند.



تاریخ مبارزات کارگری در ایران، چندین دهه قدمت دارد، اما این مبارزات هم مانند اغلب مبارزات جاری در جامعه، از نبود تشکلات منسجم و سراسری رنج میبرد و از سوی دیگر مانند مبارزات کارگری در اغلب نقاط جهان، نهایتا در گرداب مبارزات اکونومیستی و سندیکایی دور میزند و به ندرت وارد سمت گیریهای سیاسی بر پایهٔ تئوری انقلابی میگردد و به این ترتیب نمی تواند به یکی از مهمترین وظایف خود که همانا ارتقا و تکامل تئوری انقلاب است، با یک رویکرد جمعی و به شکل عمیق بپردازد. تئوری انقلابی که مهمترین ابزار انقلاب است، نمی تواند یک سند دگم، ایستا و مناسب برای همهٔ اعصار باشد و ضمن حفظ جهت گیریهای اصولی خود، نیاز دارد که با تحلیل علمی از تجربیات و دانش مبارزاتی زنان و سایر اقشار، هر روز متکامل تر شده و با تحلیل مشخص از شرایط مشخص، بتواند تمامی متحدان انقلاب را در کنار یکدیگر قرار داده و صف قدر تمندی را برای ساختن جهانی و عاری از ستم و استثمار، تشکیل دهد.

خیزش ژینا، تجربهٔ عملی بسیار خوبی بود که تأثیرات و نقش اساسی مبارزات زنان که سیاسی تر از سایر اشکال مبارزه، به میدان آمدند را در ارتقا نسبی سطح مبارزات، چه در بین خود زنان و چه در مبارزات سایر اقشار و گروهها نشان داد. زنانی که بیش از چهار دهه، با حجاب اجباری و اشكال مختلف ستم بر زن، مستمرا مبارزه كردند، توانستند بر بستر نارضایتی عمومی از شرایط اسفبار و فزایندهٔ فقر، تبعیض، سرکوب و اختناق در جامعه، مهر خود را در پیش قراولی این قیام بکوبند و بعد از سالها در فضایی که سخن از «انقلاب» با تبلیغات نیروهای مرتجع و بورژوا، به تابویی بدل شده بود، خواست و شعار «انقلاب» را اگرچه در مفاهیمی نه چندان عمیق، به خواستی فراگیر بدل سازند. شعار «زن، زندگی، آزادی» که شعار مرکزی این خیزش بود با وجودی که محدودیتهای خود را داشت، اما به عنوان شعاری زنانه، به سرعت فراگیر شد و پیام همبستگی ملل تحت ستم کرد، بلوچ، آذری، ترکمن و... را با خود آورد. مطالبات ملیتهای مختلف را به سطح جامعه کشید و انشقاق بین ملیتها را به عنوان توطئه و دستاویز حکومت، نقد و افشا نمود. ستم بر اقلیتهای جنسی و جنسیتی را از زیر خاکستر

سکوت بیرون کشید و از مطالبات آنان حمایت کرد. توطئههای مرتجعین درون مرزی و مرتجعین درون مرزی و خارج از حکومت، مرتجعین درون مرزی و خارجنشین را بر ملا ساخت و بحثها و شعارهای روشنگرانه بسیاری را فراگیر ساخت. مبارزات کارگری، مبارزات معلمین، بازنشستگان، دانشجویان، هنرمندان و سایر اقشار جامعه را رادیکال تر کرده و به همبستگی سراسری ستمدیدگان یاری رساند.

اگر چه خیزش ژینا توانست هستههای کوچکی از تشکلات مترقی را در بین اقشار مختلف و از آن جمله در بین زنان، در شهرهای مختلف ایجاد کند، اما همچنانعدم وجود تشکلات فراگیر، منسجم و انقلابی، بزرگترین ضعف این جنبش بوده و به همین علت، علی رغم مبارزات بیدریغ و گستردهٔ زنان، بخش بزرگی از این نیروی مبارزاتی هدر می می دود. خیزش زنان در کشور، موفقیتهای خود را مدیون جسارت و استمرار مبارزاتش است و نقطهٔ ضعف اش، پراکندگی وعدم تشکلات و رهبری انقلابی است.

وظیفهٔ جنبش انقلابی زنان، تلاش برای فراگیرتر کردن مبارزات و همزمان، ایجاد هستهها و تشکلات انقلابی است که بتواند با اتکا به استراتژی انقلابی، این نیروی مبارزاتی را در اتخاذ تاکتیک ها، شعارها و جهت گیریهای صحیح یاری رساند و با ممانعت از زیگزال رفتن آن، قدرت عظیم و انفجاری مبارزات آنان را در جهت رها ساختن زنان و سایر اقشار جامعه، آزاد نماید. برای مثال، در تکامل شعار «زن، زندگی، آزادی»، شعار انقلابی تر و جهت دار تر «زن، انقلاب، رهایی» از سوی سازمان زنان هشت مارس، به عنوان یک سازمان انقلابی و متشکل نزان ایران و افغانستان، به میان گذاشته شد. شعاری که در برخی از شهرهای ایران، در دیوارنویسیها و بیانیهها منعکس شد.

بدون مبارزه همه جانبه علیه کلیه روابط ستمگرانه، تغییر شیوه تولید و از میان بردن استثمار ممکن نیست. هیچ رابطه استثماری در تاریخ بشر موجود نبوده و نیست که از دل شبکهای از روابط اجتماعی ستمگرانه به پیش نرفته باشد. بنابراین همانطور که رهایی واقعی زنان بدون کمونیسم ممکن نمیباشد، کمونیسم هم بدون مبارزه مستمر برای رهایی زنان، ایجاد نخواهد شد.



#### فروغ آزادمنش

ازدواج اجباری، به ازدواج و یا رابطه یی که توسط جبر و زور، تهدید و ارعاب صورت بگیرد، گفته می شود. معمولا این نوع جبر علیه زن و کودک دختر توسط فامیل برای پذیرش رابطه و یا ازدواج صورت می گیرد.

ازدواج اجباری، در جوامع سنتی، عقب مانده، پدرسالار و اسلامی بیشتر اتفاق میافتد. معمولا در این نوع ازدواج زن به عنوان کالا و یا جنس توسط مردان خانواده مورد فروش و یا معامله قرار می گیرد.

ازدواج اجباری، یکی از مصداق بارز و روشن پایمال کردن حقوق اساسی (حق آزادی انتخاب) یک فرد است و هم چنان یکی از نمونههای خشونت جنسیتی نیز محسوب می شود. زنان و کودکان دختر قربانی اصلی این عمل و یا معامله اند. کشورهای سنتی، عقب مانده و اسلامی مانند افغانستان، ایران، پاکستان و سایر کشورهای اسلامی، بلندترین آمار ازدواجهای اجباری را دارند. اما در افغانستان اکثر ازدواجها اجباری و بدون رضایت زن صورت می گیرد و در نقاط دور افتاده و قریهجات ازدواج اجباری یک سنت و رواج پسندیده است. در چنین جاها اصلا پرسیدن نظر زن در مورد ازدواج یک امر غیر عادی و ناپسندیده است. اما در شهرهای بزرگ اگر زن جوان مجبور به ازدواج با شخصی نگردد، ولی بخاطر نگاه ها، برخورد و رفتارهای تحقیرا میز افراد جامعه نسبت به یک زن جوان مجرد، آنها مجبور میشوند به امر ازدواج تن دهند. بنا رسم و پدیده ازدواج در جوامع عقب مانده برای زنان یک مسئله جبری است. بعلاوه قوانین و سنتهای شرعی، که زن جوان مجرد را تشویق به ازدواج می کنند، برخورد و رفتار افراد جامعه مانند، آزار و اذیتهای جنسی زنان مجرد نسبت به یک زن شوهردار و کرایه ندادن خانه و سرپناه به زن جوان مجرد و یا بی شوهر، نیز زنان جوان مجرد را وادار به تن دادن به از دواج می کنند.

ازدواجهای اجباری که با خشونت و بدون رضایت زن از شخص مقابل، در کشورهای کاملا پدرسالارانه و سنتی مانند افغانستان صورت می گیرد، انواع مختلف دارد، از جمله؛

۱. نامزدی دو کودک شیر خوار و یا نوزاد (پسر و دختر)؛ در این نوع ازدواج مرد و زن هر دو قربانی ازدواج اجباری اند. این نوع معامله که به آن در افغانستان خویشاوندی نیز می گویند، قبلا خیلی مروج بوده اما در سالهای اخیر با باز شدن مکاتب به روی همه و روشن شدن ذهنیت افراد جامعه مخصوصا میان مردم شهرنشین کم رنگتر شده است. ولی تا هنوز در قریههای دور دست و سنتی چنین سنت و فرهنگ عقب مانده کم و بیش مروج است.

۲. باختن طفل دختر در قمار توسط پدر و یا برادر خانواده؛ این نوع ازدواجهای اجباری در افغانستان و ایران تا هنوز مروج است. در این معامله اکثرا دختران خردسال مورد معامله قرار می گیرند. اکثرا زن و یا (دختر بچه ای) که به قمار برده می شود زن دوم و سوم مرد می شود. یکی از عوامل ازدواج زیر سن دختران همین مورد است.

۳. بدلی؛ که به آن در افغانستان سر آلشی نیز می گویند؛ ازدواجی که مردان دو خانواده دختران جوان و دختران زیر سنشان را به نکاح پسران جوانشان به صورت بدل و یا سر آلش در می آورند. این نوع ازدواج در واقع معامله جنس به جنس است. هر دو طرف بدون پرداخت پول به عنوان طویانه، دخترانشان را با هم معامله می کنند. در چنین ازدواج گاها هر دو طرف زن و مرد مورد خشونت ازدواج اجباری قرار می گیرند. اما، بازهم بیشترین خشونت را زنان متحمل می شوند. اگر یکی از این دو زن بنابر هر دلیلی از سوی خانواده شوهر مورد خشونت قرار بگیرند، اعضای فامیل آن زن (پدر و برادران) برای

تقاص گیری از خانواده خسر دخترشان، دختر آنها که عروس خانواده شان میشود، را مورد خشونت فزیکی و روحی قرار می دهند. مثلا: اگر یکی از آنها بنابر هر دلیلی چون نازایی، ناساز گاری و غیره طلاق داده شوند، عروس بعدی باید همچنان در انتقام از آن، از سوی خانواده زن طلاق داده شده اولی، طلاق داده می شود. حتا اگر در زندگی زناشویی اش مشکل خاصی هم نداشته باشد.

۴. **طویانه؛** که در افغانستان به آن ولور، قلین و گاهی هم شیربها می گویند: طویانه به مقدار پولی می گویند که پدر دختر جوان در مقابل رضایت ازدواج فرزند دخترش از خانواده داماد می گیرد. مقدار پول دقیق مانند معامله خرید و فروش مال و یا جنس در بازار مربوط جور آمد طرف می گردد و دقیق مانند هر معامله تجارتی نرخ ثابتی در بازار دارد. این نوع ازدواج در افغانستان رایجترین نوع ازدواج در میان مردم است. میتوانیم با جرات بگوییم که ۹۰ فیصد ازدواجها در افغانستان در مقابل پول صورت می گیرد. روشنفکر و مترقی ترین خانواده، در صورت ازدواج دختر جوانشان تقاضای مبلغ پولی بنام طویانه، ولور، یا شیربها از خانواده داماد دارند. ذهنیت و باور غلط مردم این است که اگر خانوادهی در معامله ازدواج فرزند دخترش پولی از خانواده داماد نگیرد، دخترش بیارزش قلمداد میشود. این باور خود نشان دهنده شی و یا مال قلمداد کردن زن در یک جامعه است. طویانه یگانه عاملی است که زنان را به صورت خودکار از موقف برابر و یا مساوی با شوهر پایین می آورد. چون هم منطقا و هم در عمل، زن موقف انسان برابر با مرد در خانواده را در بدل پول از دست میدهد و این مورد همیشه در زندگی زن مخصوصا در صورت پرداخت پول زیاد تاثیر میگذارد و در همه موارد زن طعنه پولیهای را که پدر و یا مرد خانواده پدریاش از معامله او گرفته است، میخورد. در بسیاری مواردی که زن از زندگی زناشوییاش شکایت و یا ناراضی باشد اولین طعنه یی که از سوی شوهر و یا خانواده شوهر میشنود، مقدار پول مصرف شده است. حتی اگر معامله قبل از ازدواج توسط خانواده زن و یا عروس فسخ شود، خانواده عروس دقيق مانند فسخ معاملات اقتصادى تمام هزينه و مصارف از قبیل پول محفل نامزدی و تحفههای که برای عروس از طرف داماد و یا خانواده داماد داده شده است را موظف است، بپردازد.

۵. بد دادن زن به عنوان خون بها؛ در این نوع ازدواج زنان جوان قربانی خشونتهای فامیلی می شوند و تاوان جرم مردان خانواده شان را می پردازند. زن به عنوان خون بها به فامیل متضرر داده می شود. زن بد داده شده تا آخر عمر به عنوان برده جنسی و مجرم در خانواده شوهر محکوم به زندگی است و خانواده شوهر به او به دید یک مجرم نگاه می کنند، تا یک عضو خانواده. این نوع ازدواج زمانی برای یک زن جوان خانواده اتفاق می افتد که برادر، پدر و یا یکی از مردان خانواده مرتکب جرم قتل شده باشند. جامعه بسته و سنتی مردان خانواده مرتکب جرم قتل شده باشند. جامعه بسته و سنتی



افغانستان نظر به سنتهای عقب مانده و پدر سالار، با دادن دختر جوان خانواده و مقداری پول جرم اتفاق افتاده را می خرند. زن جوان مثل همیشه حق هیچ نوع اعتراض را ندارد و باید تا آخرعمرش تقاص گناه و جرم خانوادهاش را بپردازد. در این نوع ازدواج زن جوان به عنوان یکی از گرانبهاترین مال خانواده پدر مورد معامله قرار می گیرد. خانواده شوهر و شوهر حق دارد هر نوع ظلم و جفایی را علیه این زن روا بدارند. شوهر زن بد داده شده، در گرفتن زن دوم دست باز دارد و هیچگاه به زن بد داده شده بسنده نمی کند. بد دادن زن یکی از خشونتهای عریان جامعه مردسالار، متحجر، اسلامی و سنتی مانند افغانستان علیه زنان است و یکی از مثالهای بارز و روشن طرز دید یک جامعه نسبت به زن است. زن در این نوع معامله نه تنها قربانی ظلم و خشونت مردان خانواده می گردد بلکه از نگاه یک انسان نیز مورد اهانت قرار می گیرد. بنا، ازدواج رایج در جامعه پدر امردسالار، سنتی و مذهبی مثل افغانستان و ایران از هر نوعاش جبری و خارج از اختیار زن است و در تمام انواع ازدواج رایجی که در بالا ذكر شد، رضايت زن نه بلكه رضايت مردان خانوادهها (خانواده زن و مرد) شرط و ملاک است. خیلی به ندرت خانوادهها آن هم خانوادههای به اصطلاح مدرن، حتی بعد از راضی بودن به معامله، دختر جوان را در جریان معامله ازدواجش قرار میدهند، که اکثرا حتى از در ميان گذاشتن مسائل ازدواج با دختر ابا ميورزند كه زن و یا عروس اکثرا از زنان خانواده آنهم فقط چند روز قبل از برگزاری مراسم از دواج و یا نامزدی خبردار می شوند. زنی که اعتراض کند و یا نارضایتی نشان دهد، با بدترین و خشن ترین عکس العملی سر کوب و وادار به ازدواج میشوند.

قراری که در بالا اشاره کردم که ازدواجهای اجباری زایده جوامع عقب مانده و پدرسالاری است، اما رژیمهای متحجر، عقب مانده و زن ستیز اسلامی همچون طالبان و رژیم جمهوری اسلامی یکی از مشوق و پشتیبان بزرگ این نوع ازدواجها اند. تمام ادیان، ادیان الهی در کل و دین اسلام به طور خاص، با تمام قوانین ضد انسانیشان بیشترین قوانین ضد زن را دارند. تمام انواع ازدواج اجباری را که در بالا ذکر

کردم از جمله سنت پیامبر و رهبران صدر اسلام بوده اند. سن ازدواج در جوامع و قوانین اسلام از ۱۰ به بالا است و پدر در قوانین اسلام ولی و اختیار دار فرزند دختر می باشد.

ازدواج اجباری همواره و تحت هر نظام در افغانستان رایج و معمول بوده است. اما در طول بیست و یک سال حکومت دست نشانده کرزی و اشرف غنی بعضی قوانین پوشالی تحت نام کنوانسیونهای حفاظت از اطفال امضا شده بود و هم چنان در قانون مدنی افغانستان سن قانونی ازدواج برای دختران ۱۶ سال (که کماکان دختر ۱۶ساله کودک است) در نظر گرفته شده بود. این قوانین در شهرها بخاطر بالا بودن سطح سواد و آگاهی زنان نسبت به قوانین تا حدی مراعات می گردید و ازدواجهای اجباری در شهرهای بزرگ کم رنگتر شده بود. اما در قریه و قصبات دور، تمام انواع ازدواج اجباری جریان داشت. با به قدرت رساندن دوباره طالبان توسط امپریالیسم امریکا، هم طالبان به صورت مستقیم زنان جوان را با زور مجبور به ازدواج اجباری با عساکر و افراد بلند پایهشان کردند و هم خانوادهها از ترس نکاحهای اجباری طالبان با دختران جوان شان، آنها را مجبور به ازدواجهای خانواده گی کردند و هم چنان مشکلات بد اقتصادی خانواده ها، کودکان و نوجوانان دختر را مجبور به تن دادن به ازدواجهای ناخواسته کردند.

آمارها و گزارشات نشان می دهد که بیشترین ازدواجهای اجباری قبل از سن ۱۸صورت می گیرد در صورتی که این آمارها فقط مربوط به شهرها می باشد و در ده و قصبات زنان جوان و بی سواد در هر سنی که باشند، صلاحیت و حتی جرات انتخاب همسر را ندارند هم به دلیل نداشتن آگاهی از حق انتخاب همسر و هم بخاطر سنتهای عقب مانده و ترس از خانواده و جامعه. آخرین آمار از ازدواج زیر سن که توسط اداره احصائیه طالبان گزارش شده است ۳۸.۹ درصد است که همه ازدواجها زیر ۱۸سال بوده است. نظر به این گزارش، هلمند و هرات با ۵۲.۲ درصد، بالاترین میزان ازدواج زیر سن را دارند. گزارش افزوده که در کابل که پایتخت و قلب شهرها است، ۲۷.۶ درصد زنان زیر سن ۱۸ سالگی ازدواج کرده اند.

افزایش ازدواج اجباری و ازدواج دختران زیر سن و جوان در این دو سال ونیم رژیم طالبان علت وعوامل زیر را دارد:

۱. افزایش خشونت خانگی بویژه به دخترها و مخصوصا دخترهایی
 که از درس و دانشگاه منع شدند، خود عاملی شده است که به ازدواجهای اجباری تن بدهند برای فرار از خشونت خانواده؛

۲. ناامیدی از آینده با بسته شدن درهای مکاتب، دانشگاهها و کار
 به روی زنان؛

 ۳. افزایش فقر و بیکاری و خانهنشین شدن و سربار شدن زنان جوان برای خانواده؛

۴. ترس خانوادهها از نکاح اجباری گروه طالبان با زنان مجرد شان.

بسته شدن درهای مکاتب و دانشگاه به روی زنان جوان و هم چنان خانه نشین شدن زنان شاغل یکی از عواملی است که زنان جوان مخصوصا در شهرهای بزرگ مجبور شدهاند تن به ازدواج بدهند. اما بیکاری در سطح کشور و افزایش فقر یکی از عوامل عمده افزایش خشونت و ازدواجهای اجباری دختران جوان و زیر سن شده است که افزایش ازدواج اجباری با افزایش فقر دو دلیل دارد؛ اول کم شدن یک عضو بیکار و نان خور و دوم هم به دست آوردن پول به عنوان طویانه و یا شیربهای زن و یا کودک زیر سن. زنان مجرد همیشه منبع عاید برای خانواده در جامعه سنتی افغانستان بودهاند اما چیزی که خیلی نادر و پدیده نو برای افزایش خشونت و ازدواج اجباری در طول این دو سال و نیم شده است، ترس خانوادهها از نکاح اجباری گروه طالبان با دختران جوان شان، مخصوصا در شهرهای کلان.

مردم با تجربه پنجساله شان از دوره اول حکومت طالبان، زمانی که طالبان به صورت رسمی قدرت را در کابل تسلیم شدند، تمام خانوادههایی که دختر جوان و نوجوان داشتند از ترس تجربه نکاحهای اجباری گروه طالبان با دختران جوان مجرد در کابل و شهرهای بزرگ، دختران جوانشان به نکاح بچههای خانوادهشان در آوردند.

در این مورد توجه کنید به مصاحبه دختری بنام شکیبا ۱۷ساله دانش آموز صنف یازدهم مکتب از تجربه ازدواج اجباریاش با مردی از قریهاش با یکی از رسانه ها؛

«مکتب بسته شد. خانه نشین شدم. پدرم گفت حالا مکتب هم نمی روی، ماندن دختر جوان در خانه خوب نیست. شرایط هم خراب است. شوهر کن تا هم خودت بیغم شوی و هم ما»

گروه طالبان در طول این دو سال و نیم همواره تا توانسته زنان مجرد را ترور و به نکاح اجباریشان درآورده اند. مخصوصا در کابل، که چندین نکاح اجباری بلند پایه هایشان رسانه یی شد. از جمله ازدواج الهه دلاورزی، دانشجوی دانشگاه طب با سخنگوی پیشین وزارت داخله گروه طالبان، سعید خوستی و هزاران نکاحهای اجباری دیگر. هم چنان بارها از ازدواجهای دوم و سوم گروه و رهبران بلند پایه طالبان رسانه یی شد. از جمله بر اساس گزارش رسانه ها، شمس الدین همایون، ولسوال طالبان در ولسوالی درقد تخار، در طول یک هفته با یک بیوه و یک دختر جوان عروسی کرده است و صدها موارد دیگر ازدواج گروه طالبان با زنان جوان.

به عنوان جمعبندی می توان تاکید کرد که با حاکم شدن گروههای متحجر و زنستیز هم چون طالبان که عملا مثال اصلی امارت اسلامی و حکومت ناب اسلامی است نه تنها زنان مجبوراند بار خشونت از دواجهای اجباری بکشند، بلکه همه روزه شاهد سرکوب و خشونت از سوی مردان

#### به یاد نادیا انجمن

که در ۶ دی ۱۳۵۹ (۵ نوامبر ۲۰۰۵) توسط همسرش با ضرب و شتم کشته شد، شعری از او توسط شعله یکی از فعالین سازمان زنان هشت مارس در افغانستان در جلسه ۳ مارس ۲۰۲۴ به مناسبت ۸ مارس روز جهانی زن، دکلمه شد.

یاد ہی آئی روشن

نست ثوقی که زمان بازگنم، از حه بخوانم من که منفور زمانم، چه بخوانم چه نخوانم حدبکویم سخن از شهد، که زهراست به کامم وای از مثت سکر که بکویده د پانم نبيت غمخوار مرادرهمه دنباكه بنازم حربکريم، چربخدم، چه بميرم، چه بانم من واین کیج اسارت، غم ناکامی و حسرت که عث زادهام و مهر ساید به دلخنم دانم ای دل که هاران بود و موسم عشرت من برسة جه سازم كه سريدن نتوانم کرچه دبری است خموشم، نرود نغمه زمادم زان كه هر لحظه په نجواسخن از دل برانم باد آن روز کرامی که قفس را بشکافم سربرون آرم ازاين عزلت ومثانه بخوانم من نه آن سد ضعیفم که زهرباد بلرزم

دخت افغانم وبرحاست که دایم به فغانم

خانواده و رژیم حاکم نیز میباشند. رژیمهای زن ستیز مانند طالبان، هر قدر بیشتر زنان را سرکوب و به عقب برانند، به همان اندازه اسلامی بودن رژیمشان را به نمایش میگذارند. سرکوب زنان و تحمیل قوانین مبتنی بر شریعت اسلامی هم چون تشویق به ازدواجهای اجباری و زیر سن برای رژیمهای اسلامی تعیین کننده است. این امر به اشاعه فرهنگ پدرسالارانه و خانهنشین کردن زنان کم حکومتی مثل طلبان در سر دارد، کمک می کند.

سخن آخر این که فعالیتهای فردی علیه ازدواج اجباری، حجاب اجباری و انواع و اقسام خشونتهای ناشی از ستم جنسیتی مثبت است اما نمى تواند جايگزين مبارزه جمعی شود. در نتیجه نیاز است که زنان نیز هم چون سایر اقشار و طبقات، تشکلات انقلابی و مستقل خود را بوجود آورده تا بتوانند با کیفیت نظری و عملی بالاتری هم به سازماندهی زنان بویژه زنان جوان و دانشجویان دختر بپردازند و هم بر این پایه بتوانند مبارزه خود را علیه طالبان زنستیز سازماندهی نمایند. آن هستههای انقلابی که هم اکنون در افغانستان با تمام خطرات و مشكلات شكل گرفته است، بايد بتوانيم به آنان به طرق گوناگون کمک کرده و در پایه گرفتن و گسترش فعالیتهای زیر زمینیشان

آن چه مشخص است، مبارزه سازمان یافته و هدفمند علیه ازدواج اجباری، مبارزهای است که به سنتهای ضد زن، به تفکرات پدرسالارانه ریشه دار در جامعه بویژه در بین مردان و عاملین تعمیق این سنتها در شرایط کنونی طالبان زن ستیز ضربه میزند و شرایط را بیشتر و بیشتر برای نوجوانان دختر هموار میسازد که بتوانند به مبارزه در خدمت به سرنگونی طالبان به عنوان عامل خدمت به سرنگونی طالبان به عنوان عامل اصلی فرودستی زن، بهیوندند.

## سایههای ناپیدای تبعید جنسیتی حکومتی زنان در دور دوم ارتجاع امارتی!

#### آترين آشوب

در خوانش سرنوشت تبعیدی چند زن از افغانستان در پاکستان درخواهیم یافت که بخش بزرگ ستم جنسیتی طالبان بر زنان تبعید شده و یا جنسیتهای تبعید شده از افغانستان در پاکستان چه سرنوشتهای وحشتناک و تلخی را رقم زده است.

در اینجا با زنان بی شماری مواجه شدم که جمع آوری و مستندسازی سرنوشت تمامی آنها تقریباً کار ساده ی نخواهد بود، بناً به طور نمونه با چهار زن از طبقات و پایگاههای متفاوت اجتماعی، اقتصادی، قومی، مذهبی و هم چنان بگروند فکری خانوادگی صحبت نمودم و امیدوارم به قدر کافی معضلات و ستم غیر قابل تحمل بر زنان را در این نوشتار، درشت و قابل خوانش کرده باشم.

سارا \* زن جوان ۲۶ساله متعلق به خانواده طبقه متوسط قبل از حکومت امارت اسلامی بود؛ برخلاف سارا که خیلی روشن، متفکر، کتابخوان و حامی برابری جنسیتی است، خانوادهاش با یک تفکر ضد زن، سنتی و مردسالارانه استوار است. سارا در پاسخ به سوال نخستم، که علاوه بر سختیهای مهاجرت که زنان و زنانگیشان را دوچند مردان هدف قرار میدهند، فشار زندگی سنتی و مذهبی چقدر بر فشار زن بودنش افزوده؟ چنین پاسخ داد: راستش بینهایت! من بهعنوان زنی که سنت، مذهب و قومگرایی را به دلیل ماهیتهای ضد زنشان پشت پا زدهام، خیلی برایم سخت است با افرادی در این مورد کنار بیایم و سکوت کنم که اعضای خانواده من استند؛ اما من با تمامی سختیها جنگیدهام و تا کنون حاضر به کنار آمدن نشدم. زمانی که در این جا مهاجر شدیم، حدود یکسال حتا از خانه به ندرت میزدم بیرون، بلدیت با زبان اردو و محیط غیر صمیمانه آنها با مهاجرین افغان را نداشتم، اما هنگامی که با توتالیتریسم نرانه پدر و برادر در خانواده مواجه میشدم، به راستی خیلی دلم میخواست از آن جا حتا برای چند لحظه و ساعتی بروم بیرون تا از غُرش صدای بلند و احساساتی آنها دور باشم اما حتا همان هم مساعد نبود. در اوایل هر جا که نیاز به رفتنم میشد، پدر صدا میزد باید با برادرت آن جا بروی، تا این که بعدها با ایستادگیام در برابر این محافظ فرستادن، دست از آن کار برداشت.

پاکستان آب نوشیدنی کافی ندارد و عموماً خانوادهها کوشش می کنند فلتر آب تصفیه کُن در خانه هایشان نصب کنند، و اما برای عموم مردم در جادهها و کوچههای شهر و منطقه فلترهای عمومی نصب شده است، ما هم برای آب نوشیدنی مجبور بودیم از فلتر آب کوچهمان در کپسولهای بزرگ آب بیاوریم، از آنجایی که اصول خانواده مردسالار همین است که امور بیرون از خانه را مردان خانواده انجام میدهند، برادرانم نیز مسئولیت آوردن آب را داشتند، اما سر وقت و به موقع نمی آوردند، خوب من و خواهرم میرفتیم بعدها دیدم که یکی از آنها با مادر دعوا می کرد که اینها نباید آب بیاورند چون این جا پاکستان است و مردها شبیه مردهای افغانستان بد چشم اند. پدر هم همین طور. من هم دعوای کوچکی با او کردم و گفتم دیگر حق نداری مادرم را روی این مسائل فشار بدهی. من به دلیل گذشته دردناک مادرم که یک قربانی محض نرسالاری خانوادگی پدرم بود و است از روی خیلی مسائل کناره گیری می کنم تا بر درد و رنج او نیفزایم؛ خیلی سخت است لحظاتی که باید در مقابل آن عملها فریاد بزنم، جیغ بزنم و بگویم بس کنید، دنبال روشهایی می گردم که وانمود کنم چیزی را احساس نکردم و نمیکنم، که وانمود کنم ندیدم و نشنیدم؛ در حالی که از درون دارم از خشم فوران می کنم و میترکم، شقیقههایم درد می کنند و درد میکنند، آنقدر از نفرت سرازیر میشوم که حتا به صورت هایشان نگاه نمی کنم و حتا اگر ناخواسته چشمم به پاهایشان هم میفتد از خودم بیشتر نفرت می کنم، از چشمانم که چرا متوجه نبودم و نباید پاهای كثيف آنها (پدر و برادران) را مىديدم. بلى، واقعاً برايم سخت است خاموش ماندن در برابر غُر زدنها و گفتارهای جنسیتزده آن ها، و بیشتر از آن وانمود کردن به این که چیزی را حس نکردی و نمی کنی، واقعاً قابل توصیف نیست این لحظهها!



(ماشین) برای داخل شدن میشدم خیلی واضح معلوم میشد عمدا به طرفم نگاه کوتاهی پر از تنفر میکند و بعد رو میگردند سمت دیگری؛ دوم هم این که هر از گاهی قرار ملاقات می گذاشتیم، من می گفتم نزدیک وزارت شما میایم ولی او می گفت نه فلان جا بیا و من بر میدارمت؛ چندین بار بعد کامجویی و صرف لذت، به من می گفت تکسی بگیر و تا خانه برو؛ یک روز چون کرمچهایم از کار افتاده بود و دیگر قابل استفاده نبود، مجبور شدم یک کرمچ اضافی اما خیلی بد شکل دیگری که داشتم را بپوشم همان روز به من گفت نمبر پایت چند است، برایت یک کرمچ برند میخرم، من آن لحظه و روزهای بعد از آن واقعاً احساس تحقیر کردم بلخصوص زمانی که با وجود فهمیدن نمبر پای من هم حاضر نشد آن را برایم بخرد. البته من توقع نداشتم چیزی برایم بگیرد با این که وضع اقتصادی من خیلی بد بود اما با آنهم هر زمانی از خرید لباس و بوت و ضروریاتم یاد می کرد می گفتم واقعاً نیازی ندارم و نمیخواهم یک روپیهاش را هم برایم مصرف کند. بالاخره عزت نفس و غرورم در برابر همه این رفتارهایش زمانی انقلاب را در وجودم مبنی بر قطع رابطه با او آغاز کردند که داشت بهطرف انگلستان برای سفر کوتاه دو هفتهایی میرفت و قبل از آن گفت باید ببینیم، طبق همیشه من را در جادهای دور برای برداشتن به موترش دعوت کرد و موقع بالا شدن به موترش بازهم آن نگاه نفرت آمیزش را دیدم و بلخصوص زمانی که داخل اتاق شدیم، گفت اول نماز میخواند، گفتم درست است، بعد از نماز خیلی صمیمانه به پایم نشست و حیران ماندم چطور او این قدر خوب شده است، بعد گفتم از زمین برخیز و بیا سر کوچ بشین دیدم دوباره رفتارش سرد شد و خودش را مصروف مبایل کرد، دریافتم هدف او فقط نزدیکی و کامجویی و شهوت است نه چیزی دیگر. خوب خیلی صبر نتوانست و دوباره گفت پرده را کش کنم و بریم سر تخت، بعد از ختم شهوتش گفت باید دفتر برود و اصلاً یک لحظه را هم نخواست با من سیری کند، در مسیر راه هم گفت باید تکسی بگیرم و پرتم کرد از موترش بیرون. بعد از آن روز گفتم مىميرم ولى ديگر حاضر نمىشوم با أن كثيف يك لحظه را هم سپرى كنم. اکنون خیلی هراس دارم که مبادا عقده بگیرد و همه خانوادهام را با خودم یکجا به افغانستان دیپورت کند. اما هر چه شود دیگر حاضر نخواهم شد با

او يكجا شوم.

در ادامه سارا از سیاستهای مهاجرستیزانه و افغان ستیزانه دولت پاکستان و این که چگونه این سیاستها باعث شده زنانی مثل او را به پای همبستری با مردان بور کرات پاکستانی بیندازد، می گوید: از تمامی دولتها متنفرم، اما از دولت پاکستان بیشتر. سیاستهای مهاجرستیزانه این دولت را بازهم ما زنانیم که با تن و آلتمان جبران مي كنيم. بر اساس اين سياستها ادارات و بور کراتهای این دولت رفتار خشک و تبعیض آمیزی با افغانها اتخاذ مىنمايند و بلخصوص اين كه مرد باشيد. هرچند با زنان نرمتر رویه می کنند اما همه جا این طور نیست. مثلاً؛ در اسناد خواهرم و برادرم مشکلاتی پیش آمده بود و از آن جایی که میدانستیم مردان را اصلاً تحویل نمی گیرند، من گفتم میرم و انجامش میدهم، زمانی که رفتم خیلی سریع کارم را یکی از ماموران آن وزارت انجام داد و اسنادی را که نیاز بود، از طریق واتسآپ خواست بفرستم و بدین شکل راهی برای ارتباط گذاشت. بعد از گذشت چند روز دوباره برایم مسج داد و پیشنهاد دعوت برای غذای شب را داد، من رد کردم با این بهانه که خانوادهام اجازه بیرون شدن در شب را نمی دهند. بعد برای چند مدت با او تماس برقرار نکردم اما وقتی دوباره مشکلاتی پیش آمد و این بار واقعاً هیچکسی حاضر به کمک نشد من پی بردم که باید این جا کسی را منحیث واسطه داشته باشی تا این سیستمی را که علیه تو منحیث یک مهاجر افغان قرار داده شده، گاهی دست کاری کند و مشکلت را با چنین شیوهای حل کند. بعد از آن با آن مرد رابطهام را حفظ کردم و گاه و ناگاه با هم میدیدیم، هر زمان مشکلی پیش میامد او حل می کرد اما در عوض تنم را میخواست، هرچند رابطه سکس برقرار نمی کرد ولى تاحد ممكن از تنم استفاده لذتمندانه را ميبرد. من هم نمیتوانستم در برابرش مقاومت کنم چون اگر مقاومت می کردم دیگر کسی نبود، که مشکلاتمان را در آن سیستم ضد مهاجر و افغان ستیزانه حل کند. او مستقیماً روی من فشار نمی آورد که باید به او باجدهی جنسی کنم، اما خیلی خوب میدانستم که اگر پا ازین قرارداد غیرمکتوبی و غیر رسمی بردارم و پس بگذارم، چه نتیجهای به همراه خواهد داشت.

از سارا پرسیدم که هنوز هم با آن مرد رابطه دارد یا خیر؟ در پاسخ بیان کرد: من اوایل فکر میکردم او مردی نسبتاً خوبی باشد، چون در مورد نزدیک شدن با من از تهدید، نسبت به موقعیت دولتی که داشت و میتوانست با انواع تهدیدها من را وادار به برقراری رابطه جنسی کند، کار نمی گرفت. همین هم باعث شد تا مدتی فریب صادق بودن او را بخورم. ولی دلیل اساسی که باعث شد روابطم را با او قطع کنم نگاههای نفرت آمیز و رفتارهای تحقیر آمیزش بود. همیشه وقتی نزدیک موترش

راستش من در عمر خود هم تصور معامله تنام را اینطوری نکرده بودم اما حالا دریافتم که واقعاً تنفروشی برخلاف تصورات و افکار زنستیزانه، قبل از آن که که میل و سلیقه زنی باشد، اجباری است که حکومتها و نظامهای مردسالار آن را بر زنان تحمیل می کنند و بهره آن را مردان مردسالارند که میبرند. هیچ زنی حاضر نیست تنش را محل معامله برای بهدست آوردن چیزهای کند که حق مسلمش است اما آن جا که حق از تو بر اساس جنسیتت ساقط می شود، مجبور می شوی وارد معاملات تن و بدنت شوی.

زنان آگاه زیادی شبیه سارا در مهاجرت فشار چهار وجهی را همزمان تحمل می کنند، فشار خانوادگی، فشار مهاجرستیزانه دولتی کشور میزبان، فشار حکومت کشور اصلی شان علیه زنان و فشار آینده تاریک و نامعلوم. سارا با آگاهی نسبتاً خوبی که داشت و در برابر ظلم دولتهای ضد زن افغانستان و پاکستان هنوز دم از مبارزه میزد، برای من انرژیزا و هیجانانگیز تمام شد؛ سارا در دقایق آخر گفتارهایش چنین گفت، هنوز زندهام و میجنگم، من به زن بودنم باور دارم و برای آن زن بودنی که حقم است و حق بقیه زنان است خواهم جنگید.

نگین زن دیگری از افغانستان در پاکستان است، او هم چنان از خانواده طبقه متوسط میاید، او قبل از مهاجرت و حکومت طالبان، کارمند برحال وزارت فواید عامه بود و با آن معاش سرپرستی مادر، سه برادر و دو خواهرش را بر عهده داشت؛ اکنون نیز شبیه آن زمان، سرپرستی خانوادهاش را پیش میبرد اما از راه فروش تن. نگین از فشارهای مهاجرتی که عمدتاً زنان را در فشار و جبر مضاعف قرار میدهد، چنین بیان می کند: در کابل معاشم هر چند خیلی بالا نبود اما برای گذشت یک زندگی نسبتاً متوسط کفایت می کرد و در کنار آن طبقه اول خانه مان را نیز به کرایه داده بودیم بالاخره میشد با معاش و پول کرایه خانه زندگی مناسبتری داشت.

زمانی که طالبان آمدند، دوباره کارمندان وزارت خانهها را فراخواندند من هم رفتم اما یکی از مقامات آنها به من گفت بهشرطی می توانم به کارم ادامه بدهم که حاضر به ازدواج با او شوم، آن روز تنم لرزید و بدون هیچ اما و اگری تصمیم به خروج از افغانستان گرفتم؛ عاجل با شرکتهای خصوصی صحبت کردم و پاسپورتهای همه اعضای خانواده را برای ویزای پاکستان به آن جا بردم تا یک ماه از آن جا بیرون شدیم. هرچند مادرم و بقیه اعضای خانواده موافق مهاجرت نبودند ولی من میدانستم که اگر از آن جا سریع بیرون نشویم سرنوشت من و سه خواهرم برای ابد به دستان انتحاریان طالبی خواهد افتاد و برده جنسی آنها خواهیم شد. زیرا با وجود انصراف من از ادامه کار در وزارت آن مقام طالبان گاه ناگاه با نمبرم تماس می گرفت و من هم برای این که او حالت ضدی و قهر را نگیرد و اقدام فوری نکند، رسماً پاسخ منفی نمی دادم و می گفتم مادرم مریض است همین که او بهتر شود

مىتوانيم عقد كنيم. بههرحال، حدود يكماه و نيم بعد از آن جا بيرون شدیم، به پاکستان مهاجرت کردیم، حویلیمان را در بدل ده هزار دالر به گرو گذاشتیم و این ده هزار دالر هم چند ماهمان را کفایت کرد اما به زودی تمام شد، من دنبال کار در همه جا میگشتم و متاسفانه بهخاطر این که زبان بلد نبودم و افغانی بودم کسی حاضر نمی شد کاری به من بدهد. البته جاهایی می توانستم کار کنم، کار نهایت طولانی و سخت اما با دستمزد دههزار کلدار که ۲۵ دالر آمریکایی میشد و این واقعاً به زحمتش نمی ارزید. روزی دنبال کار در مارکیتها و بازارهای پاکستان بودم که با رئیس یک رستورانت سر خوردم، شرایط خودم را برایش توضیح دادم و برخلاف بقیه گفت کار است اما نه بهعنوان آشپز، مدیرمالی، یا بخش کارمندان رسمی رستورانت؛ شما باید به شکل کارمند غیر رسمی کار کنید مثلاً می توانید روزانه حدود سی هزار كلدار يا صد دالر از چهار مشترى درآمد داشته باشيد. من خيلى با قهر آن جا را ترک کردم و آن شب از رنج و خشم حتا پلک هم نزدم و خواب از چشمانم پریده بود. تمام شب در این ترس بودم که مبادا سرم بترکد یا سکتهی مغزی کنم. تا یک هفته اصلاً برای کار بیرون نرفتم، اما آخر هفته صاحب خانه تماس گرفت و گفت دو روز از تاریخ تحویل کرایه گذشته و باید پول را تسلیم کنیم، از آن طرف در خانه خوراکی هایمان تمام شده بود و برادرانم که کوچک بودند و تحمل گرسنگی را نداشتند، نمی توانستند دیگر در برابر گرسنگی تحمل کنند. خیلی فکر کردم و بالاخره جز تن دادن به تنفروشی در آن رستورانت چارهای نداشتم. رفتم و گفتم حاضرم کارم را از امروز شروع کنم، روز اول بینهایت سخت سپری شد، مردهای متنوع، پیر، میان سال و جوان را در یک روز داشتم و چون روز اول حدود ده ساعت تنم را فروختم و بیشتر از سیهزار کلدار بهدست آوردم تا برای خانه مواد خوراکی بگیرم و در ضمن دو روز وقت داشتم پول کرایه خانه را تسلیم کنم، بناً دو روز اول را بیش از حد معمول کار کردم.

تنم درد می کرد، گویا کسی من را خوب با چوب کوبیده باشد، نقطه نقطه بدنم شبیه سنگ سخت شده بود و نمی توانستم در بستر خواب حتا پشت و پهلو بدهم، واژنم هنگام ادرار خیلی سوزش داشت طوری که گاهی حتا به گریه می افتادم. مادرم متوجه شده بود که وضعیتم خوب نیست ولی اصلاً متوجه نشد که چرا، گفتم که در آشپزخانه رستورانت کار زیاد است و به همین خاطر خیلی خسته ام، چیزی دیگری نیست. با وجود این همه، درد جسمی و جنسی، برای یک چیز خیلی نگران

با وجود این همه، درد جسمی و جنسی، برای یک چیز خیلی نگران بودم که مبادا حمل (حامله) بگیرم، هرچند تمامی مشتریان کاندوم استفاده می کردند اما بازهم هراس داشتم و دنبال راه حل مطمئن تری بودم، باید تیوپ ضد حاملگی در میان آلتم نصب میکردم و برای این نزد داکتر رفتم، خوب این مشکل را هم این طوری حل کردم. اما دیگر آن زن جوان قبلی نبودم، از خودم و وجودم نفرت می کردم که تن هر آدمی به آن تماس می کند، آب دهان هر بی نظافتی به دهان و وجودم

خلط میشود، واقعاً وقتی به این چیزها فکر می کنم دارم از افسردگی و فشار زیاد دیوانه میشم، بغض در گلویم شبیه سنگ سخت گیر میماند و صورتم سرخ میشود، احساس می کنم باید بمیرم و دیگر زندگی نکنم، اما وقتی به مادر، خواهران و برادرانم فکر می کنم میگم باید تحمل کنم و حداقل با قربانی دادن من آنها می توانند راحت تر باشند. از نگین پرسیدم که آیا تنها او در آن رستورانت سرویس جنسی ارائه میدهد یا بقیه زنان هم استند؟

پاسخ جالبی داد: راستش نه؛ حدود نه زن که سه زن افغان دیگر، من و پنج زن پاکستانی هم مشمول آناند و پنج مرد جوان بهعنوان ارائه دهنده سرویس جنسی حضور دارند. بعضی مشتریان هم جنس گرا دنبال هم بستری با مردان جوان اند.

پرسیدم آیا در آن رستورانت جایی مخصوصی برای ارائه خدمات جنسی هم دارند یا خود مشتری مکلف به تهیه مکان است؟

نگین گفت: خوب این تنها رستورانت نیست هوتل هم است، اتاق ها برای مسافرین و مشتریان هم دارد. یعنی مشتری باید نخست اتاق بوک کند و بعد می تواند پارتنر جنسی اش را داشته باشد.

اغلب مشتریان جنسی شما چه کسانی اند؟

نگین: طبعاً مردان پولدار دولتی و زنان پولداری میایند انسان غریب که نمی تواند دنبال این کارها باشد. عمدتاً مردان و زنان پنجابی و گاهی هم پشتونها استند.

به نظرت چرا پنجابی ها بیشتر دنبال این کاراند و گاهی هم پشتونها؟ نگین: شاید به خاطر اینکه پنجابی ها ثروت بیشتری دارند و قدرت مالی پاکستان هم بیشتر دست آنهاست یعنی آنها استند که پول این کشور را کنترول می کنند. پشتونها خیلی نقش قدر تمند در قدرت و ثروت پاکستان ندارند اما با آنهم در حدی استند که عده ای ثروتمند شان پول خرید سکس موقت را داشته باشند.

نگین جان در میانه صحبتهایت از مشتریان زن هم یاد کردی، میتوانم بپرسم این زنان اغلباً از کدام بخش جامعه میایند و بیشتر دنبال پارتنر مرداند یا زن؟

زنان پولدار طبقه بالا یا به اصطلاح ما از خانوادههای عصری استند که عده انگشت شمارشان دنبال همبستری با زنان استند اما اغلب دنبال مردان جوان اند.

به عنوان سوال آخر، هر مشتری چه مقداری را برای سکس به مدیریت رستورانت میپردازد و از آن مقدار چه سهمی به شما تعلق میگیرد؟ هم چنان اگر زمینه کاری مناسبی دیگر برایت یافت شود، این کار را ترک خواهی کرد؟

نگین: هر فرد باید حدود صد دالر پرداخت کند که از آن پول حدود ده فیصد به تنفروش تعلق میگیرد و بیست فیصد به مدیریت هوتل.

راستش این پول خیلی خوبی دارد، مثلاً روز صد دالر می توانم کار کنم و این صد دالر در ظرف بیست و شش روز کاری در ماه حدود دوهزار و شش صد دالر می شود. فکر نکنم کاری دیگری در مهاجرت تا این سطح درآمد خوبی داشته باشد، من باید با این پول بقیه خواهران و برادرانم را به مکتب و دانشگاه بفرستم و آینده آنها را تضمین کنم، قطعاً نمی خواهم سرنوشت تلخ من را برای یک لحظه در زندگی بچشند؛ من خودم را برای آینده آنها قربانی کردم و حالا که تا این جا رساندم باید تا آخر ادامه بدهم. اما اگر کاری مناسبی تا این حد دستمزد داشته باشد حتماً تن فروشی را ترک خواهم کرد، چون واقعاً افسردگی و تنفر از وجودم را دیگر نمی توانم تحمل کنم.

فرحت زن ۳۷ ساله ی دیگری ست که با چهار فرزند زیر ۱۸ سالش در اسلام آباد در خانه ی بسیار کوچک و نامناسب با کرایه ی ۳۰ هزار روپیه پاکستانی زندگی می کند. فرحت می گوید وی قبل از حاکمیت طالبان فعال حقوق زنان در کمیته حقوق بشر افغانستان بود و زمانی که طالبان حاکمیت مجدد گرفتند او با چهار فرزندش مجبور به ترک کشور گردید، زیرا تحت حاکمیت طالبان زن نمی تواند سرپرست فامیل شناخته شود و بنا در آنصورت فرحت با عقد اجباری طالبی در خواهد می آمد. هنگامی که از وی در مورد حمایت مالی خانواده اش پرسیدم، گفت: در اوایل مقدار پولی را از افغانستان آورده بودم و فکر می کردم با آن می توانم برای یک دکانی سرمایه گذاری کنم، ولی متاسفانه آنهم به سرقت برده شد و بعد از آن مجبور شدم به سختی فراوان ترتیبات یک کراچی سیار برای بولانی فروشی را بدهم. اکنون با همین کراچی در هوای سرد و گرم پاکستان کار می کنم. می گوید فرزندانش در مکاتب پاکستانی شامل اند و در اوقات فراغت با مادرشان کمک می کنند.

از فرحت در مورد سختیهای مهاجرت بهعنوان یک زن پرسیدم که مشخصاً چه مشقتهایی منحیث یک زن او را دنبال میکند.

میگوید: خیلی زیاد اند، اما مشقت اساسی که دنبالت می کند نبود زمینه کاری و مالی قانونی است، کاری که من می کنم از نگاه قانونی مجوز ندارد و خیلی می ترسم با پولیس این جا بر سر موضوع کارم مواجه شوم. اینها خیلی ظالم اند، نه تنها که به عنوان یک مهاجر افغان شما را کمک نمی کنند که حتا انسان هم نمی شمارند. می ترسم من و فرزندانم را زندان کنند و سالها در بی سرنوشتی آن جا سپری کنیم؛ اگر بعد زندان به افغانستان نزد طالبان بفرستند چه کار کنم؟ و یا اگر پولیس شرط عدم بازداشت را باج گیری جنسی پیشنهاد کند چه کار کنم؟! من وقتی به این موارد فکر میکنم سرم شبیه سنگ سنگین می شود و راهم را گم می کنم.



در آخرین مورد زن جوانی را دریافتم که سراسر داستانش به انسان درد میدهد.

مهجبین، زن جوان ۱۹ ساله ی است که هنگام حاکمیت مجدد طالبان مجبور شده است افغانستان را با خانوادهاش ترک کند، زیرا پدرش عضوی از ارتش دولت اسبق بوده و از آنجایی که جان نظامیان در خطر تهدید طالبان قرار دارند، خانواده مهجبین نیز مجبور شدند آن جا را ترک کنند. بههرحال؛ مهجبین را پرسیدم چه مشکلاتی بهعنوان یک زن مهاجر او را در این کشور دنبال می کند.

می گوید؛ بیشماراند، کسی نمیفهمد مهاجر بودن یعنی چه و آنهم زن مهاجر بودن یعنی چه؟

قبلاً در افغانستان پدرم مسئولیت مالی فامیل را از طریق وظیفه نظامیاش تامین می کرد و اما این جا هیچ کاری نیست و نمی تواند، بناً، تصمیم گرفت که من را به عقد پسر خالهاش که در آمریکا زندگی می کند و از دیر وقت بدینسو خواستگارم بود را بدهد، من اصلاً از آن مرد خوشم نمی آمد، آدم پولدار، مغرور و گستاخی است و پدرم با وجود این که میدانست من از او متنفرم، حاضر شد برای تامین مالی خانواده، من را به او بدهد اما من مخالفت کردم و وقتی دیدم پدرم اصلاً به من توجه نمی کند و برای فامیل آن مرد لفظ تاییدی خواستگاری شرایط سپری می کنم. وقتی این جا به دفتر پولیس رفتم شرایط سپری می کنم. وقتی این جا به دفتر پولیس رفتم برای معرفی خانه امن و پناه گاه، چون زبان اردو و انگلیسی را نمیدانستم اصلاً متوجه نشدند چه داشتم میگفتم، حالا در خانه ی یک پاکستانی دارم منحیث خدمتکار و آشپز، کار می کنم.

از او پرسیدم به دفتر سازمان ملل رفته است برای کمک. پاسخ داد، رفتم و مشکلم را گفتم اما هیچ پاسخی مثبتی ندادند، فقط گفتند با من تماس خواهند گرفت، ولی حدود چند ماهی شد هیچ خبری از آنها نیست.

زنان در مهاجرت با فشارهای عدیدهای مواجه استند که مهم ترینشان عدم آشنایی با زبان و مرجع حمایتی حقوقی که در شرایطی اضطراری بتوانند به آنها خدمات سرپناهی، حمایت مالی، حقوقی، کاری، آموزشی و انتقال آنها به کشور امن و مناسبی را فراهم سازند، مواجه اند. سرمایهداری و دولهای امپریالیستی با برافروختن جنگ و جابجاسازی حاکمیتهای مذهبی مرتجع زنان را از زوایای مختلف مورد فشار قرار

دختر جوان افغانستانی در اسلام آباد پاکستان بهدلیل عدم پیشرفت کارهای مهاجرتیاش خود کشی کرد

میدهد؛ تبعید جنسیتی زنان از افغانستان به کشورهای همجوار، بلخصوص ایران- پاکستان یکی از آن جمله فشارهای امپریالیستی است که زنان را هدف قرار میدهد و حتا به این هم اکتفا نکرده زمینه استثمار تن این زنان را در صنعت فروش سکس توسط طبقه بورژوا و ثروتمند فراهم میسازد. هم چنان زنان در مهاجرت به علت سیستم مهاجرستیزانه و حل مشکلاتشان در دام همبستری اجباری با مردان نظام یا بور کراتهای دولتی میشوند؛ در واقع زنان به این همبستری اجباری زمانی وارد میشوند که سیستم سراپا برخلاف مهاجر و بلخصوص مهاجر زن است، در اینجا نیاز است نیروی بیرونی که همانا مردان بور کرات اند، وارد این سیستم شوند و با دستکاری آن را به نحوی در خدمت مهاجر قرار دهند و این دقیقاً همان جایی است که این مردان بور کرات در بدل انجام این عمل، خواهان رابطه جنسی با زن مهاجر شده و= ای=نطوری وارد معامله دستکاری سیستم در برابر برقراری سکس میشوند. سرنوشت مهجبین بیانگر بحران فروش زنان توسط خانوادههایشان در شرایط بحرانی و اضطراری اقتصادی در مهاجرت نیز است، مطمئناً زنان جوان زیادی ازین طریق به مزایده و حراج گذاشته میشوند، هرچند خانوادهها فروش فرزندان دخترشان را تحت نام ازدواج براعت میدهند، اما در واقع، برگزاری مراسم فرهنگی و مذهبی هیچ سنگی از اساس معامله مالی تن آن زن در برابر مقدار پولی نسبتاً هنگفت نمی کاهد و فروش همان فروش باقی میماند چه تحت مراسم فرهنگی- مذهبی و چه غیر آن.

تنها راه نجات زنان، آگاهی- بیداری- و بیزاری از سکوت است، برای برهم زدن و گردن زدن این مناسبات مرد/ پدرسالارانه نیاز به برهم زدن مناسبات سرمایهدارانه و ایستادگی در برابر پایههای استحکام امپریالیسم که عبارت از ناسیونالیسم و اسلامسیاسی اند، داریم. جامعه طبقاتی اسکلیت نظام سرمایهداری و مردسالاری است. متمرکز کردن مبارزه جنسیتی در قالب و چارچوب مبارزات طبقاتی از اساسات رمز عبور از این اختناق عمیق و فجیع است. و همهای اینها نیاز به تشکل مستقل، انقلابی، دموکراتیک و توده ایی زنان هم در سطح داخل کشوری و هم فرا کشوری دارد.

\*مبنی بر تهدیدات امنیتی، اسامی مستعار جاگزین اسامی زنان مصاحبه دهنده شده است. ■

# رنان و فرورت

## داشتن تشكلات مستقل وانقلابي در افغانستان!

رها آذر

زنان در درازای تاریخ، ضمن متحمل شدن انواع ستم با مهم ترین شاخص به نام سوء تعریف یا تحریف زن، که انواع تبعیض و ستم را علیه آنها توجیه و لاپوشانی کرده است؛ مواجه بودهاند. آن شاخص، باعث تشکیل کلیشههایی چون: زن؛ موجود مغلق، پیچیده، و مدام در حال تغییری شده است که نمی توان آن را به سادگی شناخت، و براین اساس آنان باید تحت کنترل در آیند.

این جمله خودش تبدیل به کلیشهای شده است که همواره سوژه ی داغ رسانهها و مطبوعات بوده است. اما به راستی زن چیست؟ زنان چرا برای به رسمیت شناختنِ هستی و حفظ تنوع جنسیتیشان، وارد جدال با تعریف غالب یا برخاسته از زنِ مورد نظر مردسالاری شدهاند؟ آیا به راستی تعریف غالب جامعه از زن، نزدیک به آن تعریفی است که زنان از خودشان دارند، و یا واقعاً این تعریف غالب و تک بیانی می تواند بیان گرِ نسخههای متفاوت از زنان و دستههای متنوع از زنان در جامعه باشد؟

چه قدر این تعریف، در سرکوب تنوع زنان یا (diversity) نقش داشته است و چه قدر بارِ انکار واقعیت وجود زنان و گرایشهای مختلفشان را حمل می کند؟ چرا همواره پذیرفته شدن از سوی جامعه چالش اصلی زنان بوده و چه عواملی باعث مطرود ساختن زنان از جامعه و تبدیل ساختن آنان به تابو شده است؟

اینها همواره پرسشهای پراکندهای است که در ذهن من و هزاران زن همچون من پیچیده است.

تلاشهای زنان برای احقاق حقوقشان، برابری و عدالت اجتماعی، همیشه و در هر جامعهای با سیاستهای مختلف جریان داشته است. قبل از شناخت هویت جمعی،





زنان؛ وضعیت متعارض و متناقض خود را ناشی از مشکلات فردی و شخصیتی خود میدانستند. مردسالاری، همزاد جامعهی طبقاتی است و بنابراین در گرافِ زمانی جامعهی طبقاتی، (از حکومتهای افسانهای تا قبیله سالاری، شاهنشاهی و امپراتوری، حکومتهای دینی، لیبرال و فاشیستی سرمایهداری) همه و همه شبیه قوغ زیر خاکستر، مردسالاری را در اشکال مختلف آن با خود منتقل و تطبیق نموده، و این علتِ اصلی طردشدگی و به حاشیه راندن زنان از جامعه، و حیات اجتماعی و سیاسی شان با اشکال متفاوت شده است.

در سرمایهداری، موضوع حذف و تعمیق ستم بر زن ضروری بود و هست. این اساس خرورت، در خدمت کسب سود و سرمایه است. این اساس مساله است. یعنی یکی از ستون های سرمایه داری انقیاد زنان است. انقیاد زنان و در مقابل، امتیازدهی به مردان، باعث می شود که نیمی از جامعه که زنان باشند تحت مالکیت و کنترل نیمی دیگر از جامعه که مردان باشند درآیند. و این گونه است که سرمایه داری می تواند در اعمال سلطه ستمگرانه و استثمارگرانه خود را بر کل جامعه فایق آید.

سرمایه داری امپریالیستی که جهان زیر سیطره اشانست، ستم بر زن را در خدمت به منافع خود در همه جا حفظ می کند و عمق می بخشد. یک جا در کشورهایی مثل افغانستان و ایران زن را تحت فشار حجاب اجباری قرار می دهد و در کشورهای «پیشرفته» زن را به سوراخی برای لذت جنسی دادن به مردان در «صنعت» پورن و لخت

کردن آنان برای عمق بخشیدن به ستم بر زن پیش می گذارند. و این گونه نرینهسالاری را در تاروپود جامعه رخنه می دهد. در نظامهای سرمایهداری، همواره از زنان استفاده ابزاری صورت گرفته و از زن بهعنوان وسیلهای برای پیش بردن اهداف شوم استعماری، تامین نیروی کار، تبلیغات و خوشگذرانیشان استفاده شده است.

زنان افغانستان قربانی «آزادی بادآورده» دولت جمهوری اسلامیِ (که از تکنوکرات ها و جهادیست ها و ستشکیل شده بود) دست نشانده ی آمریکا در طول بیست سال اخیر بودند. در قلب کابل؛ کنسرت برگزار می شد، اما چند کیلومتر آن طرف تر، زنی قربانی خشونتهای خانوادگی و «ناموسی» می شد. در قلب کابل؛ مراسم مدلینگ برگزار می شد. و کمی آن سوتر در دشت برچی نسل کشی و جوی خون جاری بود. در قلب کابل؛ پروژههای متعدد زنان گرفته می شد و در ادارات دولتی و خصوصی، زن برای به دست آوردن معاشش هنوز از «برده ی جنسی بودن» فراتر نرفته بود.

همواره فقدان آنچه که در جامعهی ما احساس میشد، چیزی جز شناخت هویتِ جمعی و امرِ مشترک نبود که پس از آوردنِ مجدد طالبان به قدرت توسط امپریالیست های آمریکایی، تمام آزادیهای نسبی و بادآورده را نیز، باد دوباره برد و تیغ «دین و سنت» برنده تر شد. تا این که زنان، از حاشیهی کوچک به حاشیهای بزرگ رانده شدند. و از تمامی حقوق ابتدایی و اساسی شان مانند: حق کار و تحصیل، محروم

شدند. با این که تاریخ مبارزات زنان در افغانستان به این دو سال بر نمی گردد، و تاریخی طولانی دارد. اما از بعد از به قدرت رساندن طالبان و تمرکز حملات زنستیزانه آنان به زنان باعث شد که زنان بویژه دخترهای دانشجو و زنان جوان بیشتر متوجه این پدرسالاری و تبعیض شوند. و این امرخود به ایجاد جرقه ای در ذهن شان شد. و بر پایه آن جنبش «نان کار آزادی» زنان برای نخستین بار اعلام موجودیت کرد و به میدان مبارزه قدم گذاشت. این زنان متوجه وجود خلاءها و تبعیضهایشان شدند و انگیزهی «هویت جمعی» مانند جرقهای در نهن شان ایجاد شد و این چنین، ما با جنبش « نان، کار، آزادی» برای نخستینبار در دوران پس از رژیم جمهوری اسلامی افغانستان، روبه و شدیم.

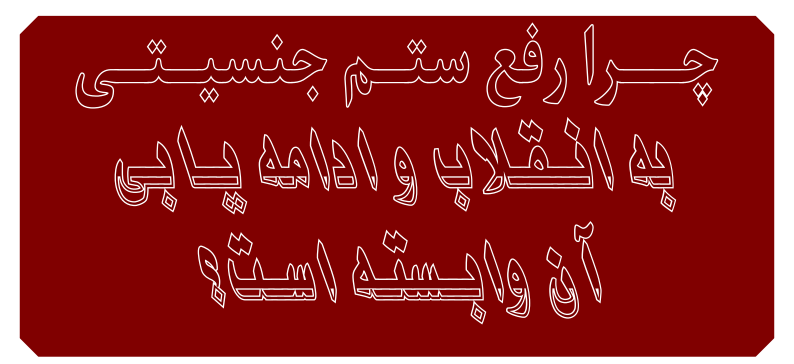
با اینهمه، چیزی که همواره مانعی بزرگ در برابر رشد جنبش زنان در افغانستان میماند، فقدان آگاهی انقلابی و شناخت کامل زنان از «ریشهها و عوامل اصلی خشونت» است. ریشههای ستم بر زن-مشخصاً در افغانستان- بر سه حربهی امپریالیسم بهعنوان نسخهی هار سرمایهداری، ناسیونالیسم قومی و ارتجاع اسلامی استوار است. در شرایط کنونی که امارت اسلامی توسط امپریالیست های آمریکایی بر مردم تحمیل شده، زنان بیش از مردان مورد ستم قرار دارند. بطور مثال، اگر کل مردم هزاره با ستم ملی و طبقاتی روبرو هستند، زنان هزاره علاوه بر این ستم ها با ستم جنسیتی نیز روبرو هستند. ستمی که علاوه بر طالبان ضد زن و اعمال خشونت بار ستم بر زنان، از جانب مردان به وسعت جامعه نیز به آنان روا می شود. در نتیجه وظیفه جنبش زنان و به طور مشخص تشکلات انقلابی و مستقل زنان این است که در جبهه های مختلف دست به مبارزه بزنند، اما نوک تیز پیکان مبارزه باید علیه عاملین اصلی یعنی «بنیادگرایان اسلامی» حاکم و حامیان آنان نشانه برود. بر بستر این مبارزه می توان بر افکار جامعه بهویژه مردان برای دست کشیدن از امتیازات ناچیز نظام پدرسالارِ حاکم موثر واقع شویم. و این حقیقت را در برابرشان بیشتر آشکار کنیم که تا زمانی که زنان در انقیاد قرار داشته باشند، جامعه نیز در اسارت باقی خواهد ماند. بناءً وظیفهی جنبشهای زنان، مبارزهی هم زمان با این سه حربه و حداقل انصراف از ابزار شدن به دست این سه دشمن خونین زنان، خواهد بود.

در نظر داشته باشیم که هر زنی با گوشت و پوست خود، ستم برزن و خشونت را لمس می کند و بسیاری علیه آن به اشکال مختلف می جنگند. شورش زنان علیه این ستم؛ بسیاری اوقات از خانه شروع می شود. وقتی این شورشها با آگاهی نسبی در مورد علل ریشهای ستم عجین شود، از آن زمان است که زنان شروع به مبارزه هدفمند تر می کنند. در نتیجه آن چه که ما باید پیش بگذاریم این است که، زنان باید با کسب آگاهی از دلایل و ریشه ستم برزن و خشونت بر خاسته از آن و مسببین اصلی آن در کشوری هم چون افغانستان که بنیادگرایی

اسلامی و حامیان آنان امپریالیست ها هستند، دست به مبارزه جمعی و متشکل بزنند.

علاوه بر این؛ گرایش آگاهانه ی عده ای از زنانِ مدعی فمینیسم، که دنبال به رسمیت شناختن آشکارتر طالبان هستند و دست به دامن امپریالیست های غربی شده اند، هیچ ربطی به زنان و منافع «اکثریت زنان» که فقیر در شهر و روستا هستند ندارد. این دسته از زنان که مدعی فمنیست بودن هستند، برای اهداف شخصی شان و در خدمت به منافع طبقاتی شان می پردازند، و به سمت جناحهای بنیادگرا و و روشن فکران غربگرا و گروههایی که ظاهراً شعارهای برابری و دموکراتیک سر می دهند، و در باطن چیزی جز بنیادگرایی و زنستیزی در چنته ندارند و تعریفشان از زن همان تعاریف دگمی و سنتی (زن خانه دار خوب) است، میروند. این جناح ها در واقع سعی می کنند با حیله و فریب و حمایت حامیانشان در سطوح جهانی، لکههای ننگین دامن تعصب و زنستیزیشان را پاک نموده و به رشد اهداف بنیادگرایانهشان کمک کنند.

در شرایط کنونی که امارت اسلامی طالبان زنان را مورد خشونت وحشیانه قرار داده است، در شرایطی که زنان معترض در زندان و زیر شکنجه قرار دارند، در شرایطی که طالبان با احکام ضد زن مبتنی بر شریعت اسلامی قصد خانه نشین کردن زنان را دارد، در شرایطی که زنان به خاطر سر نکردن حجاب اسلامی (برقع) تحت پیگرد و زندانی می شوند و به طور کلی، کل زنان بویژه زنان تهیدست تحت ستم جنسیتی، ملی و طبقاتی قرار دارند، پیشبرد مبارزهی سازمانیافته، هدفمند و آگاهانهی انقلابی ضرورت دارد. پاسخ به این ضرورت از پایه و اساس محکمی برای سازماندهی وسيع و توده اى زنان؛ على الخصوص زنان جوان برخوردار است. ما زنانی که با ظلم و ستم دست و پنجه نرم می کنیم و نطفههای تشکیلات انقلابیمان را در شرایط خفقان و دیکتاتوری بنیادگرایان اسلامی طالب پی ریختهایم، باید مبارزه خود را با هدف سرنگونی انقلابی امارت اسلامی طالبان پیش برده و برای جامعه ای مبارزه کنیم، که در آن انسان ها فارغ از جنسیت بتوانند برای پیشروی کل جامعه مبارزه متحدانه ای را سازماندهی کنند. مبارزه ای که به هر شکل از ستم و استثمار نقطهی پایان بخشد.



#### ليلا پرنيان

\* موضوع بحث امروز من در این جلسه به مناسبت ۸ مارس روز جهانی زن در سال ۲۰۲۴، در رابطه است با این موضوع که «زنان پیشتازان مبارزه برای رهایی هستند که پیشتاز مبارزاتی باشند که به رهاییشان مبارزه برای رهایی از ستم جنسیتی تحقق میبخشد، بطور فشرده به این میپردازم که:

اساسا ستم بر زن چگونه شکل گرفت و ادامه یافت و مهم تر، راه برون رفت از آن چیست؟ در این وقت فشرده نمی توان وارد نقش و جایگاه مبارزات نظری و عملی زنان با درکهای متفاوت شد، اما آن چه که مسلم است برای ما بعنوان بخشی از جنبش انقلابی زنان، اتکا بر دستاوردهای به جا ماندنی و گامهای غیر قابل تصوری که در راه رهایی زنان از زنجیر پدر/مردسالاری در انقلابات سوسیالیستی قرن گذشته در شوروی و چین برداشته شد، از اهمیت ویژهای برخوردار است.

در عین این که مبارزات زنان فمینیست رادیکال در کشورهای غربی، به طور خاص در دهههای ۶۰ و ۷۰، در عرصه تئوریک و با هدف تحلیل علمی از ستم بر زن نیز در بالا بردن درک از مبارزات زنان در تغییر و تحول ریشهای در ساختارهای مردسالارانه، نقش زیادی را ایفا کردند. هر چند دادههای نظری زنان فمینیست رادیکال خالی از اشکال نبود و واضح است که این اشکالات در تولیدات نظری این دسته از زنان برخواسته از موقعیت طبقاتی و به طور مشخص در جهت گیری و جهان بینیشان بازتاب داشت؛ اما علیرغم این اشکالات، زنان فمینیست رادیکال در مجموع، خدمات مهمی را در بوجود آوردن در کی رادیکال و پیشرو نسبت به موضوع زنان عرضه کردند. بطور مثال، میتوان به مبارزه نظری مهمی که بین فمینستهای رادیکال با فمینیستهای لیبرال بر سر چارچوب خانه و خانواده براه افتاد، اشاره کرد. فمینستهای لیبرال بر این عقیده بودند که مسائل خانوادگی موضوعی خصوصی است و دخالت در این حوزه به معنای ضدیت با آزادیهای فردی است؛ در مقابل، فمینیستهای رادیکال بر این نظر

بودند که نمی توان جامعه را به عمومی و خصوصی تقسیم کرد. جدا کردن این دو حوزه - خصوصی و عمومی - عملا دست مردان را در اعمال وحشیانه ترین روابط ستمگرانه باز می گذارد...؛ به همین دلیل بود که شعار معروف «خصوصی، سیاسی است» را پیش کشیدند و این مبارزه و این شعار به نوبه خود به ارتقای درک جنبش زنان کمک کرد. حتی در موضوعاتی که دارای اِشکال نظری بودند هم چون «مزد به کار خانگی»، توانستند به درجات قابل ملاحظهای با طرح مساله درک از کارخانگی و ربط آن با استثمار سرمایه داری، سئوالات مهم تئوریک را طرح کنند.

این یک واقعیت انکار ناپذیراست که زنان به وسعت جهان نه تنها در حال مبارزه علیه انواع و اقسام خشونتهای وحشیانه علیه زنان هستند، بلکه در سایر مبارزات هم چون مبارزه علیه صهیونیستها در نسل کشی از فلسطینی ها، علیه نسل کشی کُردها بویژه در روژاوا، علیه ستم بر مهاجرین و پناهندگان، علیه تخریب محیط زیست، علیه اشکال مختلف استثمار و... نقش مهمی دارند.

را حفظ نکرده است، بلکه برای ادامه این حاکمیت استثماری نیازمند اِعمال انواع و اقسام ستمها و سازماندهی نهادهای اجتماعی بوده است.

با این درک درست از اهمیتِ حیاتی اِعمال یک رابطه ستمگرانه اجتماعی بر زنان برای سرمایه داری، نمی توان رفع ستم بر زن را به بعد از حل دیگر مسائل از جمله حل مساله استثمار طبقه کارگر و شیوه تولید، موکول کرد و این تصور را منتقل نمود که با حل این مسائل ستم بر زن هم، خود بخود از بین می رود. در صورتی که بدون مبارزه همه جانبه علیه کلیه روابط ستمگرانه، امکان تغییر شیوه تولید و از میان بردن استثمار در میان نخواهد

سرمایه داری تقسیم کار ستمگرانهای که میان زن و مرد موجود بود را به شکلی «جدید» و مورد نیاز خود بکار گرفت ولی این واقعیت هیچ ربطی به درکهای انحرافی که ستم بر زن را محدود به زنان زحمتکش میکند، ندارد. تقلیل دادن یا تبدیل کردن موضوع ستم بر زن به زنان زحمتکش، در ضدیت آشکار در درک و بکار بست درست ماتریالیسم دیالکتیک و علم مبارزه طبقاتی میباشد.

ریشه طبقاتی فرودستی زن نسبت به مرد آن است که با ظهور مالکیت خصوصی بر ابزار تولید، زن نیز به جایگاه فرودست نسبت به مرد سقوط کرد و مرد، مالک زن شد. در واقع، در پس مالکیت خصوصی بر ابزار تولید، مالکیت مرد بر زن هم شکل گرفت و در تمام طول تاریخ و جوامعی که تحت سلطه طبقات استثمارگر بودند و از یکی به دیگری منتقل شدند، بقا یافت و امروزه در جهان سرمایه داری/امپریالیستی نیز شدت یافته و عمیق شده است.

ستم بر زنان در هر قشر و طبقهای اعمال می شود. اما این هم واقعیتی است که در توزیع این ستم، سهم زنان اقشارِ تحتاتی بیشتر است. زنان اقشار مرفه به خاطر موقعیت طبقاتی شان می توانند جوانبی از ستم جنسیتی را تخفیف دهند، اما زنان زحمتکش و کارگر از هر حیث در پائین ترین لایههای هرم ستم قرار دارند.

بر کسی پوشیده نیست که در سراسر جهان، اذیت و آزار جنسی، تجاوز، اسید پاشی، ازدواج اجباری، بارداری و زایمان اجباری، ضرب و شتم، زنکشی و قتل زنان (یک جا به نام ناموس و جای دیگر به نام عشق و حسادت) و

بر این واقعیت انکار نشدنی هم باید تاکید کرد که ستم جنسیتی حلقهای است از زنجیر ستم و استثماری که بر دست و پای اکثریت مردم یعنی کارگران و زحمتکشان بسته شده و مبارزه با آن از مبارزه با کلیت زنجیر ستم و استثمار، جدا نیست. با شکستن کل زنجیر اسارت توسط انقلاب واقعی است که در نهایت زنان نیز می توانند به رهایی خود دست یابند.

اما و این امای مهمی است که برسمیت شناختن این ستم ویژه زنان و مبارزه علیه آن، هم نقش مهمی را در برانگیختن و پیوستن مردم به طور گسترده به مبارزه ایفا میکند و هم این مبارزه، زمینه مناسبی را برای ارتقای درک از کارکرد سیستم سرمایه داری و نیاز مبرماش به ستم بر زن، ایجاد میکند.

ما در جهانی بسر می بریم که با تمایزات و حشتناک طبقاتی روبرو هستیم. میلیاردها انسان بویژه در کشورهای تحت سلطه در فقر و فقر مطلق بسر می برند و در میان این میلیاردها انسانهای گرسنه و فقیر، زنان قرار دارند که هم در کار طاقت فرسای خانگی (که به طور غیر مستقیم به تولید ارزش اضافی برای سیستم سرمایه داری خدمت می کند) و هم در مزارع و کارخانهها و کارگاههای نمور، در کارهای بدون نام هم چون بسته بندی مواد خوراکی، دوخت و دوزهای قسمی از تولیدات برندهای معروف و بسیاری دیگر از اشکال تولید و خدمات، با دست مزدهایی بسیار نازل تر دیگر از اشکال تولید و خدمات، با دست مزدهایی بسیار نازل تر مردان، فوق استتمار می شوند و در تحتانی ترین بخش طبقات تهیدست در جهان قرار دارند. به همین دلیل هم گفته می شود که فقر در سطح جهانی زنانه شده است.

این تمایزات طبقاتی ربط مستقیم به اقتصاد و روابط تولیدی استثمارگرانه ای دارد که حاصل دسترنج اکثریت جامعه بویژه کارگران و زحمتکشان را تصاحب می کند. برای این که این سیستم استثمارگرانه بتواند به حیات خود ادامه دهد نیاز به اعمال روابط اجتماعی ستمگرانه دارد. ستم بر زنان، بر کوییرها، رنگین پوستان، ملیت ها، مهاجرین و پناهندگان از آن جمله روابط اجتماعی ستمگرانه ای هستند که به شالوده جامعه استثماری خدمت می کنند. در رابطه با زنان این ستمگری اجتماعی قدمتی به اندازه ظهور جامعه طبقاتی و وسعتی به اندازه نیمی از جمعیت جهان دارد.

در حقیقت پدرسالاری برای حفظ ثبات اجتماعی، لازمه جامعه طبقاتی بوده است. در نتیجه، رابطه اجتماعی ستمگرانه که میان زن و مرد بر قرار است در قلب جامعه طبقاتی قرار دارد و لازمه تمامی اشکال استثمار منجمله استثمار سرمایه دارانه است. اما باید بر این نکته تاکید کرد که در هر دوره از تاریخ طبقاتی، طبقه حاکمه تنها با سازماندهی جامعه به گرد استثمار، حاکمیت خود

سایر اشکال خشونتهای وحشیانه بر زنان، در جریان است. علاوه بر این خشونتهایی که در هر ثانیه زندگی میلیونها زن را در خطر جدی قرار داده است، ما شاهد گسترش تجارت سکس و پورنوگرافی، مرگ و میر زنان به خاطر ناقصسازی اندام جنسی، زایمان و یا سقط جنین و... نیز هستیم. همه این اشکال ستم بر زنان، مردسالاری را منعکس می کند و به جرئت می توان گفت که یک جنگ واقعی علیه زنان در سراسر جهان در جریان است و همین مساله نیز به شورش زنان علیه سراسر جنگ به اشکال مختلف و با در کهای گوناگون دامن زده است.

این یک واقعیت است که هر نیروی رادیکال، مبارز و انقلابی که میخواهد سیستم سرمایه داری را سرنگون کند بدون هیچ شک و شبههای با موضوع زنان و انقیادشان روبرو خواهد شد. در نتیجه موضوع ستم بر زن و مبارزه علیه آن یک موضوع «زنانه» نیست، بلکه موضوعی مربوط به آحاد جامعه بویژه نیروهای طرفدار انقلاب واقعی است.

در شرایط کنونی و در سراسر جهان، زنان تمامی پلشتی ها، چرک و خون و قصاوت سیستم سرمایه داری را یک جا دریافت می کنند. برای همه جوامع مبتنی بر استثمار، وجود زنان برای تامین نیروی کار و لذت بخشی به مردان، امری حیاتی است. از این رو زنان بیشترین بار ستم گری و بیشترین بار مقابله با زشت ترین جنبه های زن ستیزانه سیستم سرمایه داری را به دوش می کشند.

بر همین پایه است که همواره بر این حقیقت پای فشردیم که زنان با گوشت و پوست خود خشونت و انقیادشان را لمس میکنند و بر این اساس، دارای پتانسیل بالایی برای سازمانیابی و کسب آگاهی انقلابی و پیشتازی در مبارزه در خدمت به دگرگونیهای ریشهای در جامعه و دستیابی به رهایی هستند.

در حقیقت، در هم تنیدگی ستم جنسیتی و ستم طبقاتی، زنان را به شدت انفجاری و خشمگین ساخته است. بروز این خشم هم به لحاظ کمی و هم به لحاظ کیفی در مبارزات زنان به اشکال گوناگون در اقصی نقاط جهان قابل رویت است. بطور مثال می توان به مبارزات زنان در افغانستان و ایران اشاره کرد.

در افغانستان بویژه از زمان به قدرت رساندن طالبان توسط امپریالیستهای آمریکایی، زنان با پیشبرد اشکال مختلف مبارزه نه تنها به طالبان ضد زن، بلکه به قدرتهای امپریالیستی و در راس آنان، آمریکا نشان دادند که ذرهای سر سازش با طالبان و امارت اسلامی آنان ندارند و ستم جنسیتی و ابعاد خشونت وحشیانه حاصله از آن را بر نمی تابند.

در ایران زنان با چهل و پنج سال مبارزه و مقاومت علیه حجاب اجباری و اوج آن در قیام ژینا و پیشتازی در این قیام و ادامه دادن این مبارزه

پر قدرت؛ اعلام کردند که از خواستههای خود که به سرنگونی رژیم جمهوری اسلامی وابسته است، کوتاه نخواهند آمد.

اگر چه باید در این جا تاکید دوبارهای کرد که مبارزه علیه انقیاد زنان فراتر از مبارزه علیه حجاب اجباری است. این درست است که حجاب اجباری فشرده ستم بر زن و نماد و پرچم ایدئولوژیک رژیمهای اسلامی است و به همین دلیل هم باید در مرکز مبارزه قرار گیرد؛ اما ستم بر زن به مبارزه علیه حجاب اجبار ی در کشوری مانند ایران و یا افغانستان خلاصه نمی شود. چرا که هزاران نوع و شکل از مناسبات پدر/مردسالارانه در ابعاد مختلف و در مناسبات اجتماعی، در روابط خانوادگی، در قانون، در سیستم آموزشی، در دین و سنت و رسوم، در فرهنگ و هنر و غیره نفوذ عمیق یافته است.

بدون شک ستم بر زن ریشه طبقاتی دارد و رفع این ستم دیرنیه هم موضوعی مربوط به راه حل طبقاتی است. رفع واقعی ستم جنسیتی تنها در صورتی متحقق می شود که روبنا و زیر بنای اقتصادی و روابط تولیدی سرمایه داری که پایه و اساس همه اشکال ستمگری اجتماعی است، از ریشه کنده شود.

بیرون کشیدن ریشههای سیستم کهنه و پوسیده و کلیه نهادهای ستم و سرکوب خشونت بار آن و جایگزین کردنش با یک سیستم و ساز و کار انقلابی، تنها با به سرانجام رساندن انقلاب است که می تواند انجام پذیرد. روشن است که این راه حل انقلابی، در تضاد است با راه حلی که افراد و نیروهای راست و لیبرال پرو امپریالیستی، با «سوء استفاده از كلمه انقلاب» در اين جا و آن جا، مطرح مي كنند؛ ولي عملا و نهايتا به دنبال ایجاد تغییراتی در درون همین سیستم هستند. در تضاد است با تفکراتی که فقط جنبههایی از ستم بر زن را هدف قرار میدهند و در پی این هستند که از حدت و شدت ستم بر زن کاسته شود. در تضاد است با راه حل طبقاتی که قصد ندارند منبع اصلی این ستم که خود سیستم است را نشانه روند. در این رابطه باید تاکید شود که این دسته از زنان با مبارزاتی که برای خواستهای قسمی پیش میبردند می توانند به پیروزهایی نیز دست یابند، که امر خوبی است، اما باید در نظر داشت که تا زمانی که سیستم سرمایه داری بر جهان سیطره دارد، حتی این دستاوردهای قسمی نیز میتوانند باز پس گرفته شوند. نمونه بارز آن باز پس گرفتن حق سقط جنین از زنان در آمریکا است.

در عین حال با گرایش دیگری نیز روبرو هستیم که در سطح سیاسی تحقق مطالبات پایهای زنان و جنبش برابرطلبی را بعنوان هدف نهایی در مقابل زنان، پیش میگذرد. روشن است که مبارزه برای کسب خواستههای اولیه زنان در دستور کار نیروهای آگاه و پیشرو، بویژه زنان و تشکلات انقلابی آنان، قرار دارد و پیشبرد این مبارزه بخش مهمی از فعالیتهای کنونیشان را تشکیل میدهد، ولی هدف مبارزات زنان را نمی توان تنها به تحقق این مطالبات محدود ساخت.

سازماندهی مبارزه برای کسب خواستههای پایهای زنان، بستر مناسبی را برای جلب و متشکل کردن زنان بطورتودهای و گسترده و دخالت آگاهانه آنان ایجاد می کند. این هم واقعیتی است که مطالبات پایهای هم چون پوشش اختیاری، حق طلاق و حضانت، حق سقط جنین، دستمزد برابر در برابر کار برابر با مردان، حق انتخاب شریک زندگی، حق کار و انتخاب شغل، حق سفر، ملغا شدن هر نوع قانون ضد زن، حق داشتن هر نوع گرایش جنسی و ... نهایتا در نتیجهٔ انقلاب حاصل می شود.

هر قدر مبارزه برای کسب خواستههای اولیه زنان تودهای تر و گسترده تر شود، بستر مناسبی را برای کسب آگاهی انقلابی در میان بسیاری از زنان بویژه زنان پیشرو که بدنبال علل ریشهای ستم بر زن و راه برون رفت از آن هستند، بوجود میآورد. اما تفاوت کیفی موجود است بین دیدگاهی که برابری زن و مرد را بعنوان هدف نهایی مقابل زنان میگذارد، با دیدگاهی که رهایی زنان از ستم جنسیتی را بعنوان افق مبارزاتی پیش میگذارد. به قول مارکس حتی در جامعه سوسیالیستی «حق برابر، در واقع هنوز حق بورژوایی است و در مضمون خود مانند همهی حقوق دیگر حق به نابرابری است». طرح جنبش و یا خواست برابری بعنوان دورنمای مبارزاتی زنان، در حقیقت پا را از چارچوب انقلابات بورژایی فراتر نمیگذارد؛ چرا که تفاوت است بین رهایی از ستم بر زن که در نتیجه انقلاب و ادامهیابی آن که نهایتا تغییر در اقتصاد و روابط تولیدی حاصل میشود با برابری حقوقی با ستمگر.

نمونه این نوع تفکر — جنبش برابرطلبی – در ایران و در میان برخی نیروهایی که خود را چپ و کمونیست مینامند نیز موجود است. در میان این دسته از نیروها، تشکلاتی موجودند که خود را کمونیست و دارندهٔ دیدگاه برابری زن و مرد معرفی می کنند ولی بر سر تضادهایی که بین دولتهای اسلامی از جمله ایران و افغانستان با امپریالیستی بر سر منافع ارتجاعیشان وجود دارد، عمدتا با قطب امپریالیستی سمتگیری می کنند. اینان با انگشت گذاشتن بر سر اشکال عقب مانده ستم بر زن در کشوری مثل ایران، بر اشکال «مدرن» ستم بر زن در کشورهای امپریالیستی چشم فرو می بندند. این جریانات در برخورد به مواردی هم چون به اسارت گرفتن تن و فکر زنان در پورنوگرافی و به مواردی هم چون به اسارت گرفتن تن و فکر زنان در پورنوگرافی و آن را بعنوان آزادی بیان به خورد جنبش می دهند. این نیروها با این تفکر انحرافی و مخرب عملا راه را هموار می کنند تا دستاوردهای مبارزاتی زنان به نیروی ذخیره قدرتهای امپریالیستی دستاوردهای مبارزاتی زنان به نیروی ذخیره قدرتهای امپریالیستی بدل شود.

تنها و تنها با دورنمای به پیروزی رساندن انقلاب تحت رهبری یک نیروی انقلابی و ادامه یابی آن در عرصه های مختلف سیاسی، اقتصادی، فرهنگی و آموزشی و پیشبرد مبارزه آگاهانه و متشکل زنان و در یک

جامعه نوین و انقلابی است که می توان به تخاصم میان زن و مرد که به قدمت تخاصم میان طبقات است، پایان داد.

بدون شک پیشبرد مبارزه علیه ستم بر زن با این دورنما، نیاز به داشتن تشکلات انقلابی و تودهای زنان دارد که بتوانند میلیونها زن را به صفوف مبارزه آگاهانه کشانده و هم زمان تفکرات انقلابی و رهائی بخش را در مسیر انقلاب و در میان مردم بویژه مردان جامعه، اشاعه دهند.

واضح است که در مسیر انقلاب، زنان در پیوند با سایر مبارزات اقشار و طبقات تحت ستم بدون این که خواستها و افق رهایی بخش خود را پایین بیاورند و یا از طرح آن خودداری کنند؛ می توانند نقش مهمی را در پایان بخشیدن به حیات سیستم مبتنی بر ستم و استثمار بر عهده گیرند.

با این درک از انقلاب و تحقق رهایی زنان است که پیش گذاشتن شعار «زن انقلاب رهایی» معنا می یابد و به مبارزات زنان در سراسر جهان سمت و سوی صحیح می بخشد. در عین این که پیش گذاشتن رابطه انقلاب و امر رهایی زنان با این شعار، خط تمایز روشنی را با همه افراد و نیروهایی که در پی سودجوئی از مبارزات زنان با اتکا به انواع و اقسام مرتجعین و قدرتهای امپریالیستی هستند، ترسیم می کند و راه نفوذ آنان را محدود و مسدود می سازد.

با اوضاع ملتهبی روبرو هستیم، اوضاعی که از یک طرف کماکان سیطره سیستم ستم و استثمار امپریالیستی بر جهان حاکم است و از طرف دیگر مبارزات گوناگون در مقابل این سیستم در جریان میباشد. نمونه بارز آن در شرایط کنونی قطار شدن و کمکهای علنی و پنهان همه قدرتهای امپریالیستی و در راس آنان آمریکا در نسل کشی از فلسطینیها توسط نژاد پرستان فاشیست اسراییلی است. در مقابل این نسل کشی نیزمیلیونها نفر زن و مرد و پیر و جوان در سراسر جهان بویژه در قلب کشورهای اروپایی و آمریکایی به خیابان آمدند و در کنار ستمدیدگان فلسطین قرار گرفتند....

این که در تلاطمات پیشارو بر خواسته از شرایط عینی، مبارزه زنان برای رهایی هم چون نگینی بدرخشد و آینده دیگری را نوید دهد، به کار و تلاشهای بیوقفه ما زنان آگاه، انقلابی و متشکل بستگی دارد.

\*این متن سخنرانی برای درج در نشریه هشت مارس ویرایش شده است. ■

## از سلیمه خواندن زنان در ایران



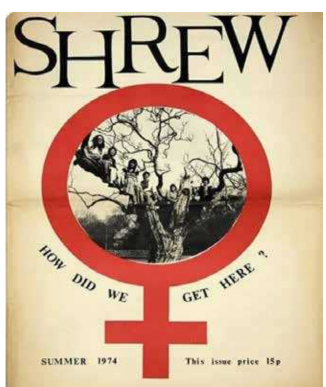
## شلیطه خواندن زنان در افغانستان

سائمه سلطاني

ترند رمن سلیطهام، زمانی جرقه خورد که زن جوانی در صحن شفاخانه / بیمارستان قم مصروف شیر دادن به فرزند شیرخوارش بود، که یک آخوند داشت برای دستگیری و استهزای دولتی آن زن ویدئو ضبط می کرد. زمانی که آخوند قصد بیرون رفتن داشت، زن از عقبش دوید و در برابرش ایستاد؛ می گفت گوشیات را بده و به تو ربطی ندارد که در محضر عام به کود کم شیر بدهم یا ندهم. وقتی دید او حاضر نمی شود گوشیاش را به دست او بدهد با جیغ و فریاد از خشم داد می زد که مبایل را بکشد بیرون. آخوند رمز گوشیاش را زد و به دست زن دیگری داد. ولی دوباره از عقب آن زن تلاش به دویدن و بازپس گرفتن گوشی کرد. بالاخره ویدئوی دعوای این صحنه در فضای مجازی و رسانهها منتشر شد. زنان وابسته به جمهوری اسلامی در فضای مجازی افضای مجازی از این زن به عنوان سلیطه یاد کردند.

بعد هم زنان جنبش «زن، زندگی، آزادی» در ایران کارزار مجازی #من\_سلیطهام را آغاز کردند و دو دستگی به شکل گرفتن در مورد رای بر استفاده این هشتگ وعدم استفاده آن آغاز شد.

از آنجایی که زنان در افغانستان همچنان با عین همین کلیشهها تحت عنوان شلیطه، بی حیا، فاحشه و... مواجهاند، خواستم که روایات تجربی زنان تحصیل کرده طبقه متوسط و آنهایی را که نسبت به موقعیت اقتصادی\_اجتماعی و فکریشان از افکار سنتی و نقشهای سنتی زنانه، خودشان را دور تر احساس می کردند و از این رو، بیشتر در معرض آزار جامعه با این کلیشهها قرار داشتند مورد بازتاب قرار



نام اولین روزنامه زنان در بریتانیا: سلیطه



#### روایتهایی از زنان افغانستان

وحیده\* نخستین زنی است که برای انجام این گفتوگو سراغش رفتم. او قبل از ورود طالبان، در یکی از دانشگاههای خصوصی استاد بود و بعد از حاکمیت امارت اسلامی از خانه فعالیتهای نویسندگیاش را در روزنامهها و نشریات داخلی، همچنان تدریس مکاتب آنلاین زنانه ادامه داده است. هنگامی که از چگونگی تجربهاش در مورد شلیطهخوانی وی پرسیدم، چنین بیان داشت:

اوایل ازدواج ما بود و خواهرزاده شوهرم که حدود ۱۸ سال میآمد و تازه پشت لب سیاه کرده بود، در خانه ما گاه ناگاهی حضور مییافت و من شبیه بقیه با او حرف میزدم؛ شوهرم بارها به گوشم فرو می کرد که نباید با او زیاد حرف بزنم و باید خیلی مواظب پوشش و طرز نشستنم در مقابل او باشم. این تذکر دادنهای او خونم را به جوش می آورد و از درون کلاً بهم میریختم که چرا چنین تصوری در مورد من و آن کودک نوجوان دارد. آخر چرا نمیفهمد که من تازه با او ازدواج کردم و شوهری به این زیبایی دارم؛ ازدواجمان هم عاشقانه و انتخابی بوده، نه سنتی. این باعث میشد که با او سروصدا راه بیندازم و دعوایم بلند شود. اما خشو \_مادر شوهر\_ و ننویم \_خواهر شوهر\_ در واکنش به این سروصدای بلند من به من می گفتند، که زنی شلیطهایی استم و اصلاً زنی خوب و باحیا همانی است که صدایش را بیرونسره چه که حتا اعضای خانواده نباید بشنوند؛ اما من هیچگاه تسلیم این مزخرفات آنها نشدم و می گفتم بلی زنی شلیطه و بی حیایی استم، به شما هیچ ربطی ندارد که چگونه باشم و یا نباشم، و تنها همینجا بود که دهنشان مُهر میشد. حالا چندین سال از آن روزها میگذرد، آن کودک نوجوان بیست و چندساله شده و مرد جوان، اما هنوز هنگامی که خانهمان مى ايد من شبيه سابق با او حرف مى زنم و شوهرم و بقيه هم پذيرفتند و نمی توانند شبیه سابق از من بازجویی کنند.

حماسه پاسون\* کارمند رسمی بیبیسی قبل از حاکمیت طالبان، آوازخوان و زن میانسالی است که تجربه چهار دوره حاکمیت اسلام سیاسی را دارد: تنظیمهای هفتگانه و هشتگانه جهادی؛ دور اول طالبان؛ جمهوری اسلامی افغانستان و حاکمیت مجدد طالبان. او مدت بیست سال برای حق ورود به دانشگاه با پدرش مبارزه کرده است، که بالاخره در سال ۱۳۹۴ موفق شد بعد از سپری کردن امتحان کانکور به دانشکده هنرهای زیبا، دیپارتمنت موسیقی شرقی راه بیابد. او چهار آله موسیقی هارمونیه، توله/ نی، طبله و فلوت غربی را بهشکل حرفهای در مکتب موسیقی آغاخان که با دو دختر و خواهرش به آنجا میرفت، پاس کرده است. می گوید مدیر آن مکتب میرویس صدیقی به او گفته بود که زنان دو آله موسیقی طبله و رباب را که آلات موسیقی مردانه پنداشته می شدند را زنانه ساختند؛ چون مردان می گفتند طبله و رباب انرژی مردانه می طلبد. اما فراغت دختر حماسه از حرفهی طبلهنوازی و زن جوان دیگر از حرفهی رباب نوازی باعث شکستن این لاف و بلوفهای مردسالارانه شد.

از حماسه در مورد تجربهاش از مواجه شدن با کلیشه شلیطه پرسیدم؛ پاسخش خیلی جالب بود، چون در لابهلای پاسخ و روایت او پرده از مبارزات گمنام زنان دیروز در برابر گروههای جهادی دهه هفتاد برداشته شد:

«سائمه جان، سالش دقیق یادم نیست که ۱۳۷۲ بود یا ۱۳۷۳، اما اوایل ورود مجاهدین به قدرت بود که نیروهای جهادی به مکرویانها و ساحات عصری و مجلل کابل حمله می کردند و مال و اسباب گرانقیمت مردم را به زور تصاحب می کردند و در این میان اگر زنی خوششان میآمد را همچنان با خود میبردند. یکی از این خانهها خانه ناهید در مکرویان بود، جهادیها قصد تجاوز بر ناهید جوان را داشتند و ناهید برای فرار از این وحشیهای اسلامی حاضر شد خودش را از طبقه پنجم بلاک مكرويان بيندازد پايين كه بالاخره جانش را هم از دست داد؛ زنان در واکنش به این عمل مردسالارانه اسلامیستهای جهادی در خیابانهای کابل برای اعتراض و توقف دادن توحش جنسی أنها برآمدند و من يكي از أنها بودم؛ زماني كه به چهاراهي مكرويان كه حالا بهنام چهاراهي عبدالحق مشهور است، رسيديم؛ تانکرهای آبجوش و سوزان را آوردند و روی زنان آب جوش پاش می دادند، و در همینجا به ما انواع توهینهای لفظی را نیز جار مىزدند كه شليطه يک شكل خيلى سطحى أن بود؛ به ما زنان سر به هوا؛ زنان باغی و آنهای هیچ یک از قوانین مردان را نمیپذیرند و زنان فاحشهای استند، صدا میزدند».

همچنان همواره اعضا و اقارب خانوادگی و قومی در عقب، من را شلیطه خواندهاند و حتا در مورد دخترانم گفتهاند که دختران کدام شلیطه و بی آب اند دیگر، مادرشان همینطور شلیطه و بی آب بود و شب و روز آواز می خواند و به گشت بود، دخترانش که باید اینطور باشند.

تمنا، شاعر جوانی است که در راستای حقوق زنان نیز انگیزهای برای مبارزه دارد و در حال حاضر مشغول مطالعات در این بخش نیز قرار دارد.

از تمنا همچنان پرسیدم که آیا تجربهای از این کلیشهها در زندگی مبارزاتیاش را دارد. پاسخ او:

«من هم مانند تمام زنان دیگر، که اندکی از حقوق خود با خبر هستند، همواره مورد تحقیر و توهین جامعهی سنتی و مردسالار ما قرار گرفتهام. از سلیطه/شلیطه گفتن؛ تا اینکه من شخصیت جلفی دارم و در فضای مجازی شرم و حیا ندارم. یکی از اتفاقاتی که در همین موارد برایم افتاد و خوب به یاد دارم را اینجا برایتان مینویسم.

سال آخر دانشگاه بود، و وقت ارائهی پایان نامههای ما فرارسیده بود. من اولین نفری بودم که پایاننامهام را ارائه دادم. دوستانم به نوبت بعد از من ارائه داشتند. روز بعد، نوبت ارائهی دوستم بود. بسیار استرس داشت. او همیشه از اینکه در برابر اساتید مرد ارائه داشته باشد بسیار هراس و دلهره داشت. من با او خیلی صحبت کردم و گفتم تشویش نکند.

اما وقت ارائه یکی از اساتید ما که سنش بالا بود و به شدت مغرور بود، به او گیر داد. که چرا فلان کتاب را از مولانا را نخوانده است.

دوستم ترسیده بود و گریه می کرد. من بلند شدم و گفتم آن کتاب بسیار دشوار است، قول می دهم که هیچ کدام از شما آن را نخوانده اید. چرا به این بیچاره گیر می دهید. نمی بینید که ترسیده است؟

استاد به من گفت: «آرام باش دختر و گستاخی نکن.»

من به اصرار دوستم آرام شدم و نشستم.

وقتی استاد از صنف خارج شده بود، به بقیه زنان گفته بود، «همان دخترک سفیدپوست، (حتی اسمم را نگرفته بود) که در آخر صنف مینشیند، بسیار شلیطه و بی شرم است. ادب و احترام به بزرگتر سرش نمی شود. من به خاطر شماها به او چیزی نگفتم، اگر نه به خاطر توهین به من و دیپار تمنت اخراجش می کردم. حالا هم باید بیاید عذر خواهی کند.»

من عذرخواهی نکردم و برایش گفتم: «من همان دختر سفید پوست شلیطه هستم، که در آخر صنف مینشیند، البته اسم هم دارم. اسمم تمنا است. هرکاری میخواهی بکن، دستت خلاص است. هیچوقت سعی نکن از جایگاه و مقامت استفاده کنی و به زنان زور بگویی».

**حلیمه آزادمنش؛** یکتن از زنان سازمان زنان هشت مارس ایران – افغانستان است، او دو تجربه از شلیطهخوانیاش را دارد:

ما در پاکستان بزرگ شدیم و آن زمان لباسهای پنجابی پاکستان خیلی کوتاه دوخته میشد، من آن زمان نوجوان بودم و این لباسها را بیشتر بر تن می کردم، و این باعث شد خانم کاکا/ عمویم به من بتازد، که چرا چنین لباسی را بر تن کردم، من هم جا نماندم و پاسخش را دادم که خوب می کنم و به تو هیچ ربطی ندارد چگونه و چه لباسی بپوشم؛ او که خیلی خشمگین شده بود به من گفت که شلیطه استی و کنچنی کنچنی به معنی سگماده است. زمانی که ما کابل آمدیم و من کار گرفتم، دفتر ما در شهر نو کابل بود، و من و همکارم برای صرف نان ظهر به رستورانت می رفتیم در مسیر راه همواره از طرف کارگران ساختمان مورد آزار قرار می گیرفتیم، یکی از آنها صدا می زد که اینش را من می گیرم و دیگرش صدا می زد آنش را من می گیرم. یک روز حوصله ما سر آمد و با نگ به طرف آنها پرتاب کردیم و سروصدا بلند کردیم تا دوباره از تکرار آزار خیابانی دست بردارند، در واکنش به این عمل ما به همدیگرشان گفتند که اینها خیلی شلیطه و بی آب بودند، دیگر کارشان نگیرید.



فروزان امیری؛ زن جوانی است که قبل از طالبان در دانشگاه ولایت/ استان هرات استاد بود و یک دورهای را هم منحیث کارمند در اداره معارف هرات سپری نموده بود، او خالق اثرهای «شاه کابل مطرب خرابات» و یک مجموعه داستانی کوتاه دیگر تحت عنوان «سرمه و سیاهی» است.

فروزان می گوید در مورد خودش تجربه شنیدن سلیطه/شلیطه را ندارد اما شاهد عینی لحظهای بوده است که به زنی این لقب داده شده است:

در اداره معارف هرات سالهای ۱۳۹۲ یا ۱۳۹۳ بود که یک معلم زن در آنجا برای بازپرسی از حقش آمده بود و در واکنش به عدم اجرای دو سال معاش و تنخواهش داد و بیداد راه انداخته بود، که چرا تا زمانی که پول و رشوت ندهیم، معاشمان را اجرا نمی کنید. هنگامی که آن زن آنجا را ترک کرد، کارمندان مرد آنجا با همدیگر می گفتند که چه زنی زشت و شلیطه ایی بود، دیگری می گفت که پیامبر خدا گفته از زن شلیطه و دیوار شکسته حذر کنید. من در آنجا اعتراض کردم و از اینکه حرف به بگو و مگو رسید، به دل گرفتم و آنجا را ترک کردم.

اما داستان شکیبا داوود، فعال حقوق زنان درد دهندهتر و تلختر است:

«پدرم من را سه تا چهار بار بهشکل جبری با مردان مختلف نامزد کرد و من در هر کدام مخالفت نشان دادم و صدایم را بلند می کردم تا از این عمل توقفش دهم، اما من را با شلیطه گفتن و بیحیا گفتن در یک اتاق قید می کرد تا اینکه از

سروصدایم نجات پیدا کند، بالاخره به اشکال مختلف از هر چهار این نامزدیهای اجباری، خودم را کشیدم بیرون. هنگامی که از ایران به کابل آمدیم با مردی وارد رابطه شدم و خواستم با همدیگر ازدواج کنیم، و چون از دو قوم مختلف بودیم، پدرم من را عاق کرد، و برادرم من را با زنجیر مورد لتوکوب قرار داد، بدنم کبود کبود شده بود، تا مدت زیادی در اتاقی حبس بودم و بازهم هنگامی که از خودم دفاع کردم به من شلیطهی بی آب گفته شد. با این وجود من موفق شدم با آن مرد ازدواج کنم و هنگامیکه نامزد اخیرم که پسر کاکا/ عمویم بود از این موضوع اطلاع یافت، من و همسرم را تهدید به مرگ کرد. اما خوشبختانه ما از افغانستان بیرون شدیم و اکنون در فرانسه استیم. با وجود این همه گذشته دردناک و سیاهی که برای وصلت با همسرم متحمل شدم، همسرم بعد از گذشت چند سال زندگی مشترک، همه آنها را نادیده گرفت و با زنی از فرانسه رابطه عاشقانه قایم کرد، این باعث شد از هم جدا شویم؛ من هیچگاهی فراموش نمی توانم که چه روزهای بدی را به خاطر او کشیدیم، پدرم عاقم کرد، چه زنجیرهای محکمی به تنم زده شد، تا روزهای زیادی در حبس اتاقی قرار داشتم و مورد توهینهای بیشمار زنستیزانه همچنان قرار گرفتم، با وجود این همه گذشته تلنبارشده از اندوه، آن مرد بهسادگی ترکم کرد. اما من جا نایستادم و به مبارزه برای حق زنان ادامه دادم و ادامه خواهم داد.»

و آخرین زن فروزان اکبریار ندرت است. فروزان قبل از حاکمیت طالبان، استاد دانشگاه و فعال حقوق زنان در کمیته حقوق بشر افغانستان بود.

اکبریار ندرت در مورد شلیطه خواندنش چنین می گوید:

من از طرف کمیسیون حقوق بشر، موظف شدم تا برای بررسی حقوق اقلیتها گزارشی تهیه کنم و بنا به نقاطی از شهر برای تهیه آن پرداختم؛ در یک قسمت ساحه مکرویان، وارد دکان عطاری یک مرد هندو برای مصاحبه شدم و زمانیکه مشتریانش میآمدند ما موضوع را تغییر میدادیم و شبیه فروشنده و خریدکننده رفتار میکردیم؛ اما بقیه دکانداران مشکوک شدند و دو تنشان برای مدتی

آنجا ایستادند و نظارهمان می کردند، مرد هندو به آنها گفت کاری داشتید، گفت نه. بعد، آن یکی با صدای بلند به دیگری خود گفت، که «ها، اینا همو شلیطای کابل است، خدانه چکار می کنند» اینجا شلیطه به من من حیث فاحشه گی اطلاق شد که گویا برای رابطه جنسی و یا عاشقانه با آن مرد می پردازم. و معنای شلیطه گی هم بر حسب محلات مختلف قابل تحول است، مثلاً در سمت ولایت مزار شریف، به زنی، که حتا بدون اینکه جیغ بزند و سر و صدا کند، و صرفاً دنبال حقش باشد، به او می گویند شلیطه. مثلاً: من در آنجا هر زمانی حتا در عادی ترین حالت جویای حقم می شدم، در منطقه ما به من می گفتند که با او خوده نزنین که بسیار شلیطه است.

#### زنان افغانستان و ستم زنجیرهای

برخلاف اکثریت زنان که در ناآگاهی، فرار از این کلیشهها را ترجیح میدهند، زنان آزاده و عاصی شبیه این زنانی که در اینجا مصاحبه نمودند، در افغانستان سالهاست زیر تیغ بنیادگرایان اسلامی، اسلامیستهای محضور در اجتماع و نئولیبرالهای زنستیز، از روشی ایستادن، پذیرفتن و تصاحب کردن این کلیشهها به نفع خودشان در صحنه نبرد زندگی فردی و اجتماعی کار برده اند.

در افغانستان در کنار شلیطه، کلیشههای زیادی داریم که بار جنسیتزدهایی دارند و کارکردهای مشخص و خاص خودشان را همچنان.

مثلاً: سلیطه/ شلیطه به معنی زنی شجاع و جسوری است که برخلاف معیارات ضدزن جامعه که زنان را در هر حالت خموش و افتاده میخواهند، صدایش را بلند میبرد و با خشم حقش را میخواهد و از حقش دفاع میکند. مترادفهای دیگری از شلیطه هم داریم مثلاً: زنی لچر؛ زنی بیاب بی آب ؛ زنی شیشک؛ بیحیا؛ زبان دراز، ماچه خر، ماحه سگ.

و نيز اين دو: «المستى يا آلمستى» و «شدقرى» كه اشكال محلى و بومى اين كليشهها اند.

همه اینها به زنانی ساختارشکن گفته می شود که حاضر نیستند با چماقی به نام کلیشه از حق شان محروم ساخته شوند؛ کلیشه هایی که درون شان را اگر بشکافی جز عجین کردن حق خواهی زنان با تصور زشت و پلیدانه بر اساس جنسیت چیزی بیشتری بدست نمی آید.

بهتر است نگاهی به ماهیت و کارکرد این کلیشهها در سطح مفصل تری افکنده شود تا به تفهیم بند بعدی این نوشتار کمک کند.

شاید خیلی شنیده باشید که از ستم سیستمی و **زنجیرهای** علیه زنان حرف زده شده باشد؛ با خوانش این نوشتار متوجه خواهید شد که ستم و تبعیض زنجیرهایی علیه زنان یعنی چه؟

از شما \_ خواننده این نوشتار \_ میپرسم: فکر میکنید چرا هنگام برخورد با صحنهای که زنی با صدای بلند یا با جیغ و فریاد به سطوحآمده از ظلم ضدزن حاکم، دارد در محضر عام جیغ میزند و حقش را مطالبه میکند یا با مردی وارد دعوا میشود، اولین کلمهای در ذهنتان نسبت به او خلق میشود، همین لچر، بیاب، فاحشه، شیشک، شلیطه و... است؟



اما، زمانیکه با عین صحنه مواجه می شوید و می بینید مردی در محضر عام، جیغ و غُر میزند و فحش جنسی جنسیتی به طرف می دهد، در اکثر اوقات بدون ایستادن و قضاوت کردن اخلاقی او از کنارش رد می شوید اما در فرصت های موردی اگر توجهی هم کردید اولین کلمه ایی که در ذهن تان نسبت به آن مرد اشاره شده البته که این بوده «مرد سرشاری است» یا مرد با غیرت و شجاع که نمی گذارد حقش خورده شود!

یا اصلاً، گاهی توجه کردهاید که چرا به جنگها، رقابتها، و دسیسهچینیهای درونقشری و درونخانگی زنان با دید زنستیزانه و تحقیرآمیزی «شیطان توصیفی ذات زنان» نگاه شده و برحسب آن نگاه، این موارد را قالببندی کردند؟ مثلاً: «زنا \_زنها\_ واری جنگ نکو\_نکن\_!» زنا واری پُس پُس نکو «۴ زنا واری شیطانی نکو» و...

ولی در مورد دنیای مردان اینطوری نیست؛ در حوزه خود آنها همه این کلیشهها و اصطلاحات برعکس تعریف شده: جنگهای جهان ویران کُن و بشرکُش مردان؛ رقابتهای سرخرنگ و خونین آنها و درگیریهای خانوادگی و قومی مردانهشان را با کلمه شاندار «سیاست» و «رقابت» مرتب کردند و آراسته ساختند.

به همین شکل: چرا نگاه مالکیتی و ناموس پندارانه مرد به زنش را غیرت و شجاعت تعریف می کنند در حالیکه همین نگاه مالکیت گرایانه در زن نسبت به شوهرش را، و دورنگهداری او از دسترسی بقیه زنان را حسادت و بُخل زنانه تعریف کردهاند؟

چرا زنی که بهخود میرسد و ظاهرش را رسیدگی می کند، همواره با این سوال و قضاوت مواجه می شود که برای کی خودش را درست میکند این زن هرزه؟ اما هیچگاه از مردی که بهخود میرسد و خودش را دستکاری می کند، کسی این را نمی پرسد، و نه تنها با چنین قضاوتهایی مواجه نمی شود، که برعکس از عمل او با انواع مختلفی چون «مرد باسلیقه» و «با سرشته» تمجید و استقبال هم می شود.

جان سینا، کشتی گیر مشهور و بازیگر هالیود هفته قبل با بدن لخت و بدون شورت که فقط با یک پوشش چسبی همرنگ پوست، نهاده بر روی آلت تناسلی همراه بود \_ روی استیژ جایزه اسکار ۲۰۲۴ ظاهر شد اما هیچجا کسی در مقابل این حرکت او نایستاد و نگفت که او یک مرد فاحشه است و تنفروش؛ یا مردی که خودش را برای جلب توجه زنان لخت کرده باشد. اما چه بسا از زنانی که با پوشش نهچندان برهنهشان همواره مرکز گیرنده اتهامهای زنستیزانهایی چون فاحشه و تنفروش قرار گرفتهاند و حتا حضور آنها را در اجتماع بیرونی دال بر فاحشه بودن و بدکارگی \_این فاحشه و بدکاره جنسی خود نوعی از این کلیشههاست برای انضباط بخشی استقلال جنسی زنان\_ جنسی آنها، خواندهاند.

خوب این حجمی از تضاد در تعریف مرد و تخریب زن از کجا میآید؟

چرا زنی که با خشم و فریاد تلاش برای درآوردن حقش از حلقوم مردسالاری را میکند عنوان شلیطه یا سلیطه، لچر، بیاب، شیشک، و ماچهخر را میگیرد ولی برای مرد خشمگین و «همیشه غُر زن» که عادت کرده با دشنام جنسیتیزده زنانه سروصدا کند را می گویند مرد سرشار و کاکه؟

چرا منشای صحنههای نبرد زنانه را شیطانی و زشت عنوان می کنند اما منشای نبردهای سیاه و خونین مردان را سیاست و استراتیژی؟

چرا حس مالکیت روابطی و زناشویی در زنان حسادت تبلیغ شده اما این مالکیت برای مردان، دفاع از کلمات ضدزنی ناموس و غیرت؟

چرا زنی که به ظاهرش می رسد را تصور می کنند برای مردان خودش را آماده می سازد، اما به چنین مردی از این تبصره کار نمی برند که او گویا برای جلب توجه زنان خودش را آراسته می کند؟

چرا ظاهر برهنه زنی را نشانه غیر متمدن بودن و لخت شدن برای برانگیختن شهوت مردان میخوانند، اما در مورد ظاهر لخت مردان کوچکترین تبصره و قضاوت زشتی صورت نمی گیرد؟

و هزاران چرای دیگر که از این معیارات و قوانین دوگانه نشات میگیرند و کارکرد دو وجهی دارند و بیپاسخ ماندهاند. اما، این اشارات کوتاه یک تصویر گویایی است از سیستمی بودن ستم و تبعیض جنسیتی علیه زنان و برعکس سیستمی بودن امتیاز، حقوق و برتری جنسیتی مردان

#### کلیشههایی برای کنترل زنان و کنش تصاحب کلیشه

با توجه به تبعیض و ستم مشترک زنان در افغانستان و ایران، لازم است که در مورد مشخص شدن کاربرد و گسترده شدن این ترند با این نکات اساسی مواجه شد.

مردسالاری برای بقای طولانی مدتش نیاز به یک سری تاکتیکها و روشهایی دارد که در حفظ فرودستی زنان کمک میکند. سلیطه/ شلیطه خواندن زن نوع مهمی از آن است، که برای زن منحیث ابزار کننده عمل می کند.

سلیطه و بقیه کلیشههایی زنستیزانه در واقع ابزارهاییاند که عاملیت حقوقی و انسانی زنان را بر اساس جنسیتشان تابوسازی کرده اند. این کلیشهها با محتوای تابوئیزهایشان باعث خشم و انقلاب میشوند و زنان از حد و مرزی که سیستم مردسالاری حاکم برایشان تعریف کرده، عبور مینمایند و آن خط و مرز را زیر پا نموده و میشکنند.

مثلاً: برای زنان خط و نشانی کشیدند، که در آن اگر در حق آنها تجاوز کنند، حق کار، آموزش، رای، طلاق، حضانت، پوشش، گشت و گذار، ازدواج، عاملیت جنسی، عاملیت جنسیتی و ... را از آنها بگیرند، این زنان حق اعتراض را ندارند، اگر هم بخواهند اعتراض کنند باید در خفا، فضای پوشیده، با صدای نرم و تواضع آن را برسانند. ولی اگر زنی فضای پوشیده، با صدای نرم و تواضع آن را برسانند. ولی اگر زنی را بیعه آن زن در شفاخانه هنگام شیر دادن به کودکش از این حجمی از بی عدالتی به ستوه میآید و با خشم داد میزند برای نشاندن طرف سر جایش و تفهیم اینکه به او ربطی ندارد این زن چطوری باشد و چگونه عمل کند، سیستم مردسالاری فوراً دست به کار می شود و با ابزار کند، سیستی زن، که همین کلیشههای زنستیزانه چون سلیطه و بی حیا و ... استند، وارد صحنه می شود تا با این ابزار که به نحوی ضمانت اجرای اخلاقی مردسالاری پنداشته می شوند، تلاش عدول و

بازگشتاندن زن را بر سر جایش کند. به عبارتی، تلاش می کند این زنی که خط و مرزها را شکستانده و دنبال حقش قاطعانه و نترس راه افتاده را دوباره با تنبیه اخلاقی که او زنی زشت، بدجنس و بدکارهایی است، بر سر جایی بنشاند که قبلاً او را نشانده بود. اما این زن حاضر نمی شود در آن جایگاه دوباره بر گردد، برای همین می ایستد و همان ابزار تنبیه اخلاقی را از دست سیستم و اجراکنندگان آن می گیرد و می پذیرد که بلی او سلیطه و شلیطه است، چون حقش را می خواهد؛ چون می خواهد با داد زدن بفهماند که زن هم انسان است و بر خلاف باور مردسالارانه، که زن را موجود خموش و عاری از سیستم عصبی و هوشی عنوان می کند، زن دارای سیستم عصبی و عقلانی است که قابلیت کنش می کند، زن دارای سیستم عصبی و مقلانی است که قابلیت کنش و واکنش را دارد: من به عنوان یک زن بعد از این، دریدگی و پستی مردسالاری را تحمل نمی کنم و صدایم را می آورم بیرون.

پس زن دارد با این روش نه تنها ابزار سرکوب و کنترول خودش را از دست سرکوبگران جنسی\_جنسیتی می گیرد که در عین حال مفهوم تنبیه گرایانه و زنستیزانه آن ابزار را نیز متحول و متغییر میسازد. این را می شود ابزارزدایی کنترول گرانه مردسالاری نیز نامید.

#### به بیان دیگر،

شلیطه یا سلیطه معنی زنی را میدهد که با صدای بلند و فریاد دارد حقش را از حلقوم مردسالارها در میآورد، اما مردسالاران این حقخواهی زنان را با این کلیشهها به نحوی هراسافگنانه ترسیم کردهاند. یعنی با مفهوم سلیطه یا همان شلیطه این را میرسانند که زن همواره باید با صدای نرم و از راههای پوشیده اعتراضش را برساند ولی اگر چنین نکند، سلیطه است و سلیطه هم زنی که برای خواستن حقش اختطاریهها و قوانین مردسالارانه را مدنظر نمیگیرد و برخلاف آن برای خواستن حقش جیغ میزند و قال مقال راه میاندازند، اما اینکه زنی میایستد و میپذیرد سلیطه است یعنی میخواهد این را بپرسد که چرا جیغزدن و فریادزدنمان با اصطلاح «سلیطه» تابو شود؟ چرا صرفا برای اینکه زن استم حق جیغ زدن نداشته باشم؟

حالا برای شکستن تابوی سلیطه گری یا در واقع حق خواهی ام با جیغ بلند صدا می زنم تا بار دیگر وقتی پای حق خواستنم به میان آمد، با کارت «سلیطه خواندن» حقم را از دستم خارج نکنی.

با ایستادن بر این دامی اخلاقی که مردسالارها برای زنان درست کرده است، زنان دارند می ایستند و محل ورود و سلطه مجدد مردسالاران را به این حفره و دامها به منظور استفاده علیه خودشان پس می گیرند. از نگاه تئوری می شود به این می تود «بازپس گیری مفهوم» اطلاق کرد. یعنی زنان دارند مفهوم را دوباره از نزد آنها خارج می کنند و در عین زمان ماهیت و کارکرد سانسور شده اش را همچنان برملا می سازند.

مخالفان «من سليطهام» در افغانستان

مخالفین کاربرد سلیطه دو دسته اند، یکی اسلامیستها (حکومتی و غیرحکومتی) و دوم چپ سنتی.

مخالفت اسلامیستها از این جهت است که آنها دارند ابزار تسلط و کنترول بر زنان را از دست میدهند و در واقع در برابر زنان خلع سلاح میشوند، زیرا با سلب این ابزار و تابوزدایی از آن توسط زنان تابوشکن، یک پایه اساسی فشار بر زنان که سلولهای زندان ذهنی اجتماعی برای آنها است، نابود و فلج میشوند. از این رو آنها هنوز مقاومت میکنند تا نگذارند سلاحشان از دست برود و عقبنشینی کنند.

دسته دوم مخالف، چپ سنتی است. این چپ همواره در دگماتیسم ویرانگر مبارزه طبقاتی بر اریکه انگزنی مینشیند و نه تنها با چوب بورژوافمینیسم یا فمینیسم مبتذل به زنان چپگرای فمینیست و بقیه نیروهای چپ، باعث بُریدن آنها از چپ و مبارزه طبقاتی میشود که بر علاوه آن، عمداً جبهه چپ را با موضع گیریهای دگماتیستیاش تخلیه مینماید.

پیشنهاد این دسته به فمینیستها و بقیه زنان سلیطه گرا این است که «لطفاً سلیطه نباشید، مبارزه کنید.»

اما نقدهای مهمی بر این دیدگاه وجود دارد:

یک. چپ سنتی با این شیوه حافظ معنی و مفهوم زنستیزانه سلیطه است. همین که اذعان میدارد سلیطه نباشید و مبارزه کنید، به این معناست، که بلی، سلیطه منحیث یک شخصیت و موقف زشت وجود دارد و با تائید نظر اسلامیستها و بقیه مردسالاران، سلیطه گری عمل زشت و ممنوعی است، بناً از انجام آن حذر کنید.

یعنی چپ سنتی شبیه اسلامیستها باور بر این دارد که زن نباید جیغ بزند و صدا بلند کند چون این کار زشتی است زیرا او زن است و برای زن صدا بلند کردن اصلاً مناسب نیست.

دو. اگر بازهم چپ سنتی آن را به هر دلیلی رد میکند و ادعا دارد موجه نیست، پس این را از آنها میخواهم بپرسم که از دید شما مبارزه یعنی چه؟ همین که زنان در برابر مردسالارها میایستند، و با نترسی صدا بلند میکنند و حقشان را میخواهند، آیا این مبارزه نیست؟

یا آیا زنان باید بعد از این با صدای افتاده و حالت تواضع اعتراضشان را برسانند، چنانکه اسلام و اسلام گراها می خواهند؟

دقیقاً مبارزه زنان در چه حالتی قرار بگیرد که با چوب «مبارزه مبتذل بورژوازی» شما به عقب رانده نشود؟

سه. آیا چپ سنتی با دفع سلیطهخوانی این را همزمان تایید نمی کند که زن زشت و زن خوب وجود دارد، همان سیاست اصلی اسلامیستها،

که تفکیک گذاری میان زنان و بعد شیوه یافتن سرکوب در آنها است؟ شاید چپ سنتی اصلاً متوجه نباشد اما بهخوبی دارد بازوی مردسالاران

شاید چپ سنتی اصلا متوجه نباشد اما بهخوبی دارد بازوی مردسالاران غیر و اسلامگراها قرار میگیرد. زیرا نظر اسلامیستها و مردسالاران غیر اسلامی این است که سلیطه وجود دارد و سلیطه همان زنی است که از حقش دفاع میکند و سلیطهتر هم زنی است که با صدای بلند و فریاد خواستار حقش میشود. چپ سنتی هم با تاکید بر موجودیت سلیطه دارد به زنان مبارز این هشدار را می دهد که از صف آن سلیطههای زشت دور شوید و به شکل منظمی حق تان را بخواهید؛ عین اسلامیستها می خواهند برای اعتراض زنان یک شیوه موجه و قابل قبول تعریف کنند و آنطرف یک شیوه تابوئیزه شده، ناروا و زشت!

اما بر خلاف چپ سنتی، اسلامگراها و مردسالاران، فمینیستان چپ و زنان مبارز با سلیطهخواندنشان میخواهند این را برسانند و به همه فریاد بزنند که سلیطهگری وجود ندارد مگر حق خواستن زنان؛ اینها در واقع حقخواهیمان را به شکل شورشگرایانه و حتا غیرشورشگرایانه آن سلیطهگری خوانده اند! و اگر شما هم با وجود افشای این مفهوم فکر میکنید سلیطهگری عملی زشتی است، به یقین که از وقیحترین مردسالاران ضد زنید و خط ما با شما شبیه خطمان با اسلامیستها و بقیه نرسالاران، درشت و اعلام شده است.

چهار. مترادف کردن سلیطه گری با لمپنیسم؛ فراموش نکنیم چپ سنتی سلیطه گری یا حقخواهی زنان را با لمپنیسم در یک ردیف گنجانده است! روشن شدن دلیل اینکه اطلاق لمپنیسم بر مبارزات زنان توسط آنها، ناشی ازعدم سواد سیاسی آنها است یا نشانهای از مردسالاری آنها، به گمانم چیزی را حل نخواهد کرد. اما آنچه واضح است تعصب و دگم بودن آنها در بررسی تحولات و مبارزات ضد سیستمی است که در این شرایط دشوار که نیازمند انسجام هر چه سریع تر نیروهای چپ احساس می شود. آنها با چنین نسخه پیچی و چماق زنی بهنام مبتذل و بوروژوا، دارند این انسجام را به سمت تخریب می کشانند.

آنچه که چپ سنتی نمی تواند از جریان فمینیستی سلیطه گرا درک کند، این است که فمینیستها و بقیه زنان این کمپین در حالت عادی برای مبارزه شان از این کلیشه ها من حیث ترم یا اصطلاح مسلط هیچگاهی استفاده نکرده اند و این فقط یک واکنش مقطعی است برای منفعل کردن آن ساختار تابوئیزه شده و جنسیت زده این کلیشه ها. به عبارتی، زنان برای مبارزات شان مفاهیم غنی تئوریستی دارند و این از سر نیاز نیست که اتهام آنها (چپ سنتی) وارد باشد؛ بلکه همانطور که تذکر داده شد هدف آن زدودن کارکرد مردسالارانه و اسلامی آن است.

#### يانويس:

\*حماسه پاسون و وحیده، اسامی مستعار این دو زنان اند که بنا بر خواهش آنها از درج نام اصلیشان خودداری کردم. ■

## تشکیلات انسقالابی زنان در افغانستان ضامن پیشروی جنبش انقلابی زنان در افغانستان

سخنرانی طاهره شمس در جلسه کلاب هاوس سازمان زنان هشت مارس به مناسبت ۸ مارس روز جهانی زن ۲۰۲۴

همان طور که میدانید، تاریخ مبارزات زنان در افغانستان هم مثل ایران و در سایر کشورهای جهان، تاریخی طولانی دارد، اما تمرکز بحثام در رابطه با دوران کنونی بویژه از دورانی است که طالبان را به قدرت رساندند.

همه میدانیم که طالبان با همیاری مرتجعین منطقوی و امپریالیستهای آمریکایی و متحدین ش در ۲۴ اسد (مرداد) ۱۴۰۰ مطابق با ۱۵ آگست ۲۰۲۱ به قدرت رسانده شد. اما سئوال این است که چرا طالبان را به قدرت رساندند؟

افغانستان همیشه به خاطر موقعیت استراتیژیکاش یعنی وصل بودن به سه منطقه مهم جهانی، آسیای میانه، خاورمیانه و آسیای جنوبی - از اهمیت ویژهای برای قدرتهای بزرگ جهانی برخورد دار بوده و همین موقعیت باعث تمرکز تضاد میان قدرتهای بزرگ و مرتجعین منطقهای در طول قرنها شده.

برای همین موقعیت استراتژیک افغانستان امپریالیزم آمریکا افغانستان را اشغال کرد تا بتواند از موقعیت برتری که در نتیجه جنگ سرد میان امپریالیستهای آمریکایی و غربی با سوسیال امپریالیزم شوروی و اقمارش حاصل کرده بود، سلطه و سرکردگی خودش را نه تنها در افغانستان بلکه کل خاورمیانه و در سطح جهانی تثبیت بکنه.

پیش از اشغال، دولت دست نشانده خودشان را بر سر کار آوردند و بنا بر گزارشات منتشر شده بیش از یک تریلیون دالر خرج کردند تا بتوانند دولت با ثباتی را در افغانستان شکل دهند. اما نشد. چرا که گره خوردگی تضادها بین قدرتهای امپریالیستی و قدرتهای مرتجع منطقوی که در باندها و گروهبندیهای مختلف در دولت دست نشانده بازتاب داشت، پیچیده تر از آن بود که در تصور خط گذاران آمریکایی میگذشت.



تشکیل دولت با ثبات عملی نشد و شکست خورد. در نتیجه این ناکامی بود که امپریالیستهای آمریکایی بار دیگر توجه خودشان را به طالبان برای ایجاد به اصطلاح ثبات نسبی، معطوف کردند. در حقیقت آمریکا از سالها پیش به این جمعبندی رسیده بود که به خاطر طولانی شدن و درگیر بودن در افغانستان و عراق پس از اشغال نظامی، رقبای امپریالیستیاش مانند روسیه و چین از نظر اقتصادی خودشان را تقویت کردند و هم چنین مناطق تحت نفوذشان را در خاورمیانه، آفریقا، آسیا و حتی در اروپا به حد قابل ملاحظهای گسترش داده اند. در نتیجه آمریکا سیاستهای جهانی و منطقوی خود را برای از میدان به در کردن رقبای خود یعنی روسیه و بویژه امپریالیزم تازه نفس چین به در کردن رقبای خود یعنی روسیه و بویژه امپریالیزم تازه نفس چین

اگر خلاصه کنم این بخش را چون وقت بیشتری برای پرداختن نیست این است که چه ۲۳ سال پیش که امپریالیستهای آمریکایی و متحدیناش تحت نام «رهایی زنان» به افغانستان حمله نظامی و بعد هم آن را اشغال کردند، در خدمت به مناقع استراتژیک آن دوره اشان بود و زمانی هم که نیروهای نظامی خودشان را از افغانستان بیرون کشیدند و طالبان را به قدرت رساندند باز برای منافع استراتژیک این دوره اشان بود.

به این نکته هم اشاره کنم که طالبان دست پرورده پاکستان و با حمایت آمریکا و متحدین اروپائیاش در دهه ۹۰ میلادی ساخته و سازماندهی شد. بنابراین، این نیروی بنیادگرای اسلامی، هرگز یک نیروی ضد امپریالیستی و به طور مشخص ضد امپریالیزم آمریکا نبوده و نیست. طالبان در تمام دوران پس از سرنگونی خصوصا از سالهای ۲۰۰۶ که مجددا عملیات نظامی خود را با اتکا به پاکستان، آغاز کرد، نه در مقابله با نیروهای نظامی آمریکا و ضدیت با آنان، بلکه عمدتا حمله و کشتار مردم را در دستور کار خود قرار داد. قصد طالبان از حملات انتحاری در کوچه و بازار و کشتن تودههای مردم، از خشونتهای به شدت زن ستیزانه بر زنان در هر جائی که زورشان میرسید در خدمت به این مساله بود که بتواند خود را از این طریق به قدرتهای امپریالیستی به مساله بود که بتواند خود را از این طریق به قدرتهای امپریالیستی به ویژه آمریکا تحمیل کند و این طوری هم شد.

در دوسال و نیمی که از به قدرت رساندن طالبان، این نیروی بنیادگرای اسلامی که تا مغز استخوان، زن ستیز و ضد مردمی است می گذرد. در این مدت جنگ طالبان در تمام ابعاد علیه زنان سازماندهی شد. دو سال و نیمی که ستم جنسیتی بر زنان یکی از اصلی ترین برنامههای امارت اسلامی طالبان را تشکیل داد. دو سال و نیمی که طالبان با صدور فرمانهای ضد زن و با حمله به زنان برای خانهنشین کردن آنان، افغانستان را به جهنمی برای زنان بدل کرده است. دو سال و نیمی که دانشجویان دختر از ادامه تحصیل محروم و بسیاریشان مجبور به ازدواج اجباری شدند. دو سال و نیمی که زنان سرپرست خانواده، زنان زحمتکشی که با مشقت فراوان لقمه نانی را کسب می کردند با احکام ضد زن طالبان به زور از کار بیکار و تعدادیشان مجبور به فروش اعضای بدن و یا فروش اطفال خود شده اند. دو سال و نیمی که اکثر مردم بویژه زحمتکشان به نان شب خود محتاج اند. دو سال و نیمی که رها کردن کودکان در کوچه و خیابان، فروش کودکان بخصوص کودکان دختر به خاطر فقر، گسترش بیسابقهای یافته. دو سال و نیمی که خشونت خانگی و قتل زنان توسط مردان خانواده و حمایت آشکار امارت اسلامی افزایش پیدا کرده. دو سال و نیمی که آمار خودکشی زنان و جوانان، به شدت بالا رفته. دو سال و نیمی که ازدواج اجباری کودکان دختر برای تجاوز قانونی، رشد بیسابقهای یافته است. دو سال و نیمی که شونیسم پشتون قدرت بیشتری گرفته و ملیتهای گوناگون بویژه هزارهها تحت شدیدترین ستم تا حد نسل کشی قرار گرفته اند. دو سال و نیمی که میلیونها نفر از مردم بخصوص جوانان مجبور به فرار از افغانستان و روی آوردن به ایران و ترکیه و... همان کشورهایی که حاکمانشان هیچ تفاوتی کیفی با طالبان ندارند، شده اند...

طالبان مثل رژیم زن سیتز جمهوری اسلامی در ایران و بقیه حکومتهای اسلامی، اسلامی بودنشان با ستم جنسیتی و به قهقرا بردن موقعیت زنان، رقم خورده. برای امارت اسلامی طالبان، درجه بالای اسلامی بودنشان با افزایش هر چه گستردهتر محدودیتها و

خشونتهای سازمان یافته بر زنان، با هدف وادار کردن آنان به خانه نشینی معنی و مفهموم می یابد. به همین دلیل می بینیم که در دو سال و نیمه گذشته وزارت «امر به معروف و نهی از منکر» که در حقیقت وزارتی برای سرکوب زنان است، فعال ترین وزارت خانه طالبان بوده است.

اما طالبان که تصور می کرد می تواند هم چون سالهای ۹۰ میلادی با خشونتهای وحشیانه و تعرض به زنان و صدور احکام اسلامی علیه آنان، شرایط تثبیت خود را هموار کند، اینبار با مبارزات زنان به اشکال گوناگون روبرو شده. برای زن ستیزان طالب سخت است که دریابند که نه ابزار مذهب دیگر آن کارکرد گذشته را داره و نه زنان بویژه زنان نسل جوان، همان زنان سالهای ۹۰ می باشند. اگرچه در همان دوران هم زنان پیشرو به اشکال متفاوت در برابر طالبان مقاومت می کردند.

رشد فکری زنان افغانستان در فرآیند بیش از چهار دهه سلطه بنیادگرایی اسلامی و ستم جنسیتی و درد و رنج حاصل از آن بالا رفته. زنان افغانستان به چشم خود دیده و میبینند که نتایج حکومت اسلامی در ایران چه بر سر زنان و آحاد جامعه آورده؛ بویژه آن دسته از زنانی که به عنوان مهاجر در ایران کار و زندگی کردند و با گوشت و پوست خود زن ستیزی، فاشیسم و شونیستی عمل کردن حکومت اسلامی را لمس کرده اند.

ن چه که تا کنون مشخص شده این است که طالبان با صدور احکام ضد زن مبتنی بر شریعت اسلامی، با ایجاد رعب و وحشت، با گلوله و تجاوز، با سنگسار، با شکنجه و قتلهای آشکار و پنهان، نمی تواند جلوی بلند کردن صدای اعتراض زنان پیشرو را بگیرد. باید در نظر بگیریم که هزاران هزار دختری که تشنه فرا گرفتن علم و دانش هستند و از تحصیل محروم شدند، زنانی که از کار محروم و امید و آرزوهای شان بر سهم گرفتن در مسایل اجتماعی از آنان گرفته شده، کارمندان ادارات سابق، هنرمندان، خبرنگاران و هزاران هزار نفر دیگر، مخالف سرسخت زن ستیزان طالب هستند و خواست سرنگونی این دارودسته متحجر زن ستیز را در سر می پرورانند.

در این جا میخواهم به دو مساله مهم اشاره کنم. یکی این که در ماههای اخیر از جانب جریانات ارتجاعی و وابسته به مرتجعین منطقهای و قدرتهای امپریالیستی برای شریک شدن در قدرت حکومت همه شمول را پیش کشیده اند. این حکومت همه شمول هم قرار است انواع و اقسام نیروهای اسلامی جهادی بعلاوه طالبان را به گفته خودشان در یک به اصطلاح انتخابات آزاد شامل شود. اما آن چه مسلم است این جریانات «حکومت همه شمول» پسم، هیچ تفاوتی با طالبان در زن ستیزی، در سرکوب ملیتهای تحت ستم، در کشیدن شیره جان کارگران و زحمتکشان ندارد.



دوم در رابطه نشست دوحه و شرکت برخی از زنان کاسه لیس در آن بود که در روز آخر سه زن محبوبه سراج، شاه گل رضایی و میترا مهران به عنوان «مدافعین حقوق زنان» شرکت کردند. از این نوع زنان در ایران هم داریم مثل مسیح علینژاد ها.

اما زنان مبارز با گرایشات مختلف که از زمان به قدرت رساندن طالبان علیه این نیروی ضد زن به اشکال گوناگون مبارزه کرده اند، این دسته از زنان لابی گر قدرت طلب کاسه لیس و نرخ به روز خور را افشا نموده و این افشاگری را بخشی از پیشبرد مبارزه علیه کل سیستم ضد زن طالبان و همه نیروهای ارتجاعی میداند.

بدون شک ما زنان آگاه و مبارز در افغانستان، در همین دو سال و نیم گذشته نه تنها به طالبان ضد زن بلکه به امپریالیستهای آمریکایی و اروپایی، نشان دادهایم که ذرهای سر سازش با طالبان و امارت اسلامی آنان نداریم. نشان دادهایم که ستم جنسیتی و ابعاد خشونت وحشیانه حاصله از آن را بر نمی تابیم. این را هم می دانیم که راه سختی در پیش داریم، اما، هم تجارب مبارزاتی مان در افغانستان و هم در ایران و اقصی نقاط جهان این واقعیت را به میان می کشد که برای پیمودن درست راه مبارزه به فعالیت جمعی، متشکل و بر پایه در کی انقلابی نیاز داریم و در این راه مهم و سرنوشت ساز، ما فعالیتهای خود را حول گسترش در این راه مهم و سرنوشت ساز، ما فعالیتهای خود را حول گسترش هسته اولیه سازمان زنان هشت مارس در افغانستان متمرکز کرده ایم.

رفع این نیاز مبرم از یک طرف به پیشروی جنبش انقلابی زنان و گستردگی آن کمک شایان می کند و شرایط را برای سهم گرفتن زنان در مبارزه مهیا می سازد و از طرف دیگر به مبارزات زنان و سایر ستمدیدگان در مسیر سرنگونی انقلابی طالبان و کوتاه کردن دست کلیه قدرتهای امپریالیستی و منطقوی خدمت شایان می کند.

در این راه پر پیچ و خم و دشوار با اتکا به همبستگی و حمایت فعال همه رزمندگان زنان در سراسر جهان، پیش خواهیم رفت.

نه به طالبان ضد زن

نه به رژیم زنستیز جمهوری اسلامی

نه به امپریالیسم

زن انقلاب رهایی

زنده باد ۸مارس روز رزم زنان در سراسر جهان علیه ستم جنسیتی ■

ای نیمه دگر، شعری از رفیق مینا اسدی توسط رها آذر از فعالین سازمان زنان هشت مارس در افغانستان در جلسه ۳ مارس ۲۰۲۴ به مناسبت ۸ مارس روز جهانی زن، دکلمه شد.

ای نیمه ی دگر

با نوی سالهای سنگ و مس و آهن

تبعیدی سراچه و دیر و حرم

خاتون سالهای توطئه و تحقیر

بنگرچگونه ذره های تنت آب می

در زیر بار برده کی خانه ؟

بنگر چکونه قلب پریشانت

در خانه ای به وسعت تنهایی

در خانه ای به وسعت دلتنگی

می ایستد ز جوشش؟

وقتی که تو نشسته و درمانده ای

آیا چکونه معنی انسان

در دشت ذهن ساده ی کودک

تفهیم می شود؟

بنگر

بنگر

بنگر چکونه بی تو طرح عظیم

زند گے انسان

ترسيم مي شود؟

در گیر و دار حادثه و انقلاب

ای خسته از شکنجه و تحقیر و بندگی

چشمت براه کیست؟

سكوتت براى چيست؟

تا رنج سالهای ستم برملا کنی تا رنج سالهای ستم برملا کنی بی خردان بی بها کنی بها کنی بر خیز

برخیز تا هزار قیامت بپا کنی
وقتی که قلبهای تپنده
با جرم عشق به انسان
بر دار مرگ و تباهی
مصلوب می شوند
وقتی که توده ها
با هر بها نه ای
سرکوب می شوند
دیگر زمان بردگی خانه
نیست

برخیز
برخیز
برخیز و دستهایت را
در عمق شب رها ک
امروز روز توست
خورشید را بنام صدا ک
مارس ۱۹۸۴ استکهلم

# اهمیت جنبش رادیکال زنان در افغانستان

سخنرانی سائمه سلطانی در جلسه کلاب هاوس سازمان زنان هشت مارس به مناسبت ۸ مارس روز جهانی زن ۲۰۲۴

اهمیت جنبش زنان در افغانستان را میتوان در دو بخش از نظر گذراند؛ عمومی بودن مبارزه جنبش در برابر ارتجاع و امپریالیسم و پتانسیل خلق هویت مشترک زنانه میان زنان در افغانستان.

بعد از ورود طالبان به قدرت به بار دوم، جنبش زنان با شور و خشم به خیابانهای کابل و ولایات مزار، هرات، تخار، کندز، بدخشان، پروان و... با شعار «نان، کار، آزادی» آمدند و فریاد دادخواهی برای تودههایی فرودست و تحت ستم که نان و جان آنها را طالبان و حقانیها تهدید می کردند، بلند کردند.

شعار نان، کار، آزادی شعار طبقاتی از نادارترین طبقه جامعه است که همه حقوق و آزادیهای اقتصادی سیاسی اجتماعی آن طبقه را ذیل خودش مطالبه می کند.

زنان منحیث ناجیان این طبقه برای هشدار به امارت اسلامی و حامیانشان با این شعار میخواستند به آنها برسانند که خواست ما منحیث نماینده این طبقه چیست و چرا این را خواستهایمان را به گوشتان داد میزنیم، هدفمان ازین خواستها، مطالبهاش از دامن قدرت چرکین و دست بهخون شما نیست؛ ما این خواستها را مطرح میکنیم که حد و مرزمان را با هم مشخص کنیم؛ و حالا که حد و مرز مشخص شد پس ما راهمان را میرویم که مقاومت و ایستادگیست و تا آخر این راه متعهد به طی کردن آن خواهیم بود؛ و در انتهای این مسیر، «نان، کار و آزادی» مان را از چنگالهای خون آلود شما بر خواهیم گرفت. مسیر هم برای آن مشخص کردند، «طالبان، طالبان، سرنگون، سرنگون».

برای مصداق میتوان از شعار زنان در خیابانهای تخار یادآوری کرد که با تعداد اندک، شجاعانه به جادهها ریختند و شعار «طالب جنایت میکند، آمریکا حمایت میکند» را سر دادند. این شعار اعلان جنگ واضح در برابر آمریکا و مزدوران داخلیاش طالب و حقانی بود. جنبش زنان هر چند باز هم با کفتارهای فمینیسم دولتی انجیاویی به شکلی محاصره شد، و همین حالا هم تلاش این کفتارها در جهتدهی جنبش متوسل میشود به دست در دامن شدن آمریکا، و سازمان ملل.



هر قدر فشار طالبان بر مردم تحت ستم عمیق تر شود، تلاش این زنان وابسته به نیروی استعمار جهانی نیز برای نمایش دست در دامن شدن جنبش زنان به دعوت سازمان ملل و حضور مجدد این اشغالگران در افغانستان نیز عمیق تر میشود. یکی از وظایف ایادان بومی این آمپریالیستها، خلق ایده محدودسازی ستم و وضع موجود در گردن حلقه رهبری دولت وارداتی جمهوری خودشان و یا امارت اسلامی است؛ اینا تلاش دارند بهعنوان نمایندگان مردم و زنان، هم به جهان و هم به مردم افغانستان تلقی کنند که اشکال در نظم نئولیبرالیستی امپریالیستی نیست بلکه در سطح رهبری دولت قبلی و فعلی است. مثلاً فرار غنی و حضور طالب و حقانی را به قدرت، نکوهش میکنند بدون انعکاس و بررسی قضیه کتمان شده در عقب آن.

بر خلاف آنها مبارزه اما هنوز در پایسنگ و تنه ی جنبش تودهایی زنان در زیرپوست شهر و ولایات افغانستان جریان دارد و این زنان انقلابی علیه افشاسازی هر دو اشغالگران و ایادانشان فعالیت می کنند. همواره انگشت انتقاد این زنان بر اصل سیستم بوده و آن را نشانه میرود. این جنبش در زیر پوست شهر و روستاهای افغانستان دم میزند برای رویارویی بعدی و بازپس گیری حساب از این کفتارهای وابسته به سیستم، طالبان و آمپریالیستهای آمریکا، چین و روسیه.

## هشت هارس

زنان با چشم سر صحنههای وحشتناک حذفشان را توسط طالبان و حقانیها بار دیگر مشاهده کردند و این تکاندهنده ترین لحظاتی بود که منجر به ساختن تاریخ توسط تجمع زنان حول یک نقطه «مبارزه با ستم امپریالیستی\_طبقاتی\_ جنسیتی بود».

زنان ازینجا بدون درن ظر گرفتن شکافهای قومی زبانی مذهبی کنار هم جمع شدند و یکصدا علیه امارت و حامیانشان التیماتوم صادر کردند. در واقع ما در این صحنه از تاریخ شاهد آغاز و شکل گیری هویت جمعی زنان و جنبش فمینیستی در افغانستان استیم.

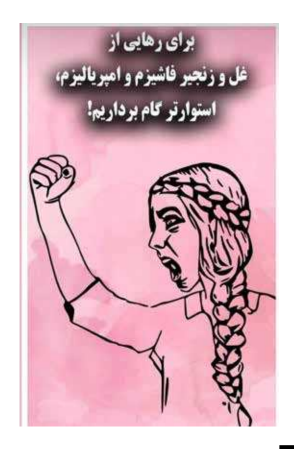
بناً آنچه که جنبش زنان در افغانستان میخواهند و هدف قرار دادند بسیار وسیع است و محدود به آزادی زنان نمیتواند شود هر چند تاکید اولیهشان بر نجات زنان است اما این جنبش، این را به خوبی درک کرده است، که زنان تا حضور استعمار، اشغال و ایادان داخلی آنها هرگز آزاد نخواهند شد و یک سری مهمی از آزادی زنان وابسته به آزادی جمعی تودههایی اشغال شده است.





همواره خلای یک جنبش متعهد که نماینده و بررسی کننده انواع ستم بر زنان در افغانستان بلخصوص افغانستان تحت اشغال امپریالیستها و این اسلامگرایان باشد، محسوس بود ولی با حضور مجدد طالبان، زنان قادر به شکل دهی چنین جنبشی شدند که تلاش میکند برای نقد پدر/مردسالاری و نقش حمایتی و سازنده امپریالیسم جهانی در گستردهسازی و تکثیر این نظام خفقان آور برای زنان را نشانه بگیرد و توضیح دهد که آنچه بر زنان در افغانستان جاری میشود، پشتوانه نظم جهانی دارد و این نظم حاکم نئولیبرالیستی که منفعتش را در استعمار، بواماندازی جنگها بر اساس منافع طبقاتی و منحیث ماشین چاپ پول و انباشت ثروت میداند، محکوم است و دشمن اساسی زنان. بنا زنان در افغانستان آزاد نخواهند شد مگر اینکه جهت مبارزه زنانهشان را در برابر این نظم حاکم جهانی و بلخصوص نسخه هار آن سیاستهای برابر این نظم حاکم جهانی و بلخصوص نسخه هار آن سیاستهای

به امید پایداری این جنبش و دست کفتاران ان جیاویی و دولتی از آن دور باد ■



# چرا به مبارزه افراد ترنس\* و کوئیر با حجاب اجباری اشارهای نمیشود!

این نوشته از صفحه اینستاگرام عاتکه رجبی گرفته شده است و بر مبنای نوشته تیتر نیز از آن استخراج شده است– هشت مارس



بخش مهمی از مبارزه و ایستادگی افراد کوئیر و ترنس بازپس گیری حق بر بدنشان است. بدنی که حکومت با اجبار نوع پوشش به کنترل و سرکوب آن می پردازد. در خصوص این افراد، نه فقط حق مالکیت و عاملیت بر بدنشان که در امتداد آن حتی حق بیان هویت جنسیتی آنها نیز سلب شده است.

حکومت با حجاب اجباری دو جنسیتِ مشخص و منفصل و برای هر یک از این دو جنسیت پوششی تعریف کرده است. این پوشش بر اساس تفکرات جنسیت زده و دودویی تعریف شده است که به تبع موجودیت افراد ترنس\* و کوئیر را هم زیر سوال میبرد. در این تعاریف افراد ترنس\*، نان باینری و اینتر سکس نمی توانند هویت و جنسیت خود را به نمایش بگذارند. چرا که حکومت این جامعه را به رسمیت نمی شناسد و با حجاب اجباری نه تنها بدن های شان را کنترل می کند که حتی در خصوص جنسیت شان آنان را تحت فشار و اجبار قرار می دهد.

براساس قانون حجاب اجباری، صرف حضور اجتماعی افراد نان باینری، زنان و مردان ترنس\* با اتهامهای انگ انگارانهای چون «دگرپوشی» که تشخیص آن در حیطهی تشخیص قاضی است، جرم انگاری میشود.

V لازم به ذکر است که با توجه به انگهای اجتماعی ترنس میساژن، چنین اتهامی عمدتا زنان ترنس و افراد ترنس فم را نشانه می گیرد. هم چنین بسیاری از مردان ترنس مسک و مردان ترنس که از طرف حاکمیت و جامعه میسجندر می شوند و بسیاری از زنان ترنس V



مانند زنان سیس جندر، تحت حجاب اجباری حاکمیت قرار می گیرند.

شایان ذکر است که روایتهایی از زنان ترنس وجود دارد که بر اساس آن،

برای دریافت گواهی خدمات پزشکی باز تائید جنسیت، در طی جلسات روانکاوی مد نظر پزشکی قانونی، علاوه بر اجبار به پوشش دودویی منتسب به زنان، ناچار به حجاب اجباری نیز هستند، در صورتی که حضور با چنین پوششی در اجتماع ممکن است موجب تشدید خشونت مردم و نیروهای سرکوب گشت ارشاد علیه این افراد شود.

لازم است به این نکته نیز اشاره شود که نوع پوشش و نحوه ی حضور افراد نان باینری ای که جامعه آنان را مرد قلمداد می کند در خیابان نیز، مبارزه ای برای بازپس گیری مالکیت بدن های شان است. این مبارزه نیز، مبارزه با حجاب اجباری ست. با وجود آزارهایی که آنان از سمت حکومت و جامعه شاهدش هستند، مبارزه ی آنان هیچ گاه مطرح نمی شود. غیر منصفانه است که مبارزه ایشان با حجاب اجباری نادیده گرفته شود.

آری در کنار زنان سیس-هت، افراد کوئیر و ترنس\* نیز به مبارزه با حجاب اجباری پرداختهاند و آنها نیز همچون زنان سیس —هت، تن به پوشش و حجاب اجباری حکومت نمیدهند. افرادی که در کنار فشارها و تهدیدهای حکومتی با ترنس فوبیا و ترنس میساژنی حاکم در جامعه نیز به مبارزه برخاسته اند. نباید فراموش کرد که چگونه تلاش و مبارزه افراد ترنس\* برای حق مالکیت بر بدن و زندگیشان به قتلهای ناموسی نیز گره میخورد. موضوعی که غمانگیز است، حذف و انکار مبارزات افراد ترنس و کوئیر از ادبیات مبارزه توسط فعالین و رسانههای جریان اصلی است. آنچه به کرات شنیده میشود، تقلیل این مبارزه به مبارزهای صرفا حول زنان سیس-هت است که نشان ازعدم درک کلیت این موضوع دارد.

باید پرسید پس افراد ترنس و کوئیر در کجای این مبارزه ایستاده اند؟ آیا فعالین، کنشگران و رسانه نیز در کنار حکومت سرکوبگر، افراد ترنس و کوئیر را حذف کرده اند؟ و اگر خیر، چرا هیچ اشارهای به مبارزات افراد ترنس و کوئیر با حجاب اجباری ندارند؟ مگر نه این که ما همگان در کنار هم و دوشادوش هم به مبارزه با نظامی مرد/ پدرسالار برخاسته ایم.

باید توجه داشته باشیم که نادیده گرفتن بخشی از جامعه، به حکومت سرکوبگر این فرصت را میدهد تا آن بخش را راحت تر سرکوب و حذف کند.

ضرورت دارد تا از نقش افراد ترنس و کوئیر در مبارزه علیه حجاب اجباری نیز صحبت کنیم. نباید جامعه ی کوئیر و ترنس حذف یا انکار شود. این حذف شدنها و انکارها به نظام مرد/پدرسالار اجازه می دهد آنها را بی هزینه و در سکوت بکشد. چیزی که در نهایت باعث آسیب به کلیت مبارزه با مرد/

پدرسالاری میشود. 🗖

# از کامهای اولیه تا چیشهای پیبای در پاره پیبایش انسان، اسان، سیر چیشهه سنم چر زن و داه دسیدن په دها چیا

#### نویسنده: آردیا اسکای بریک برگردان: نسترن قهرمانی

#### بخش دهم

در حالی که روابط اجتماعی پیچیده و در حال تغییر دائمی، مدتهاست که ریشه در منشاء بیولوژیکی ما ندارد، اما جالب است بدانیم که تفاوتهای رفتاری مرتبط با جنسیت ممکن است در اجداد انسانهای اولیه ما، بر خلاف انتظار زیستشناسان اجتماعی، حداقل (بسیار جزئی) بوده باشند. ساختارهای اجتماعی نسبتاً سیال سربازان شامپانزهها (برخلاف بابونهای ساوانا) نشان میدهند که ساختارهای اجتماعی بدون روابط تسلط شدید بین جنسها در میان پستانداران بزرگتر امکانپذیر است. علاوه بر این، درجه دو گونگی جنسی در انسانها (و شامپانزه ها) در واقع به طور قابل توجهی به ویژه در مقایسه با سایر پستانداران - بسیار کوچک است. واقعیتی که نشان میدهد دو جنسیتی در دوران نرها و مادههای اولیه نیز ممکن است فقط به میزان کمی موجود بوده باشند. اگرچه کتاب الین مورگان چند سال قبل از گسترش بیرویه تفکر اجتماعی زیست شناختی تکاملی در بین زیستشناسان نوشته شده (و دیدگاههای کنونی مورگان در مورد این رشته بحث برانگیز برای این نویسنده شناخته شده نیست)، اما روششناسی نویسنده، به طور اجتناب ناپذیری او را به برخی از نتایج مشابه سوق داده است. از جمله پیشنهاد یک مبنای ذاتی برای تفاوتهای کنونی بین جنسها. مورگان مینویسد: «جنگ حرکتی طبیعی برای پیوند مردانه است» (ص ۲۰۴)، زیرا نرها برای اطمینان از انسجام گروهی بر علیه دشمنان- واقعی یا خیالی- را سرهم میکنند (در قدیم برای مبارزه با پلنگها دور هم جمع میشدند، هم چون ملتهای امروزی) و «این شیوهای است که مردها، مرد ساخته می شوند، و این یک مکانیزم روانی است که به اکثر نظامهای سیاسی آنها قدرت میبخشد» (ص. ۲۰۱). و از همین جا میتوان درک کرد که علت جنگهای کنونی در عرصه جهانی رقابتهای سیاسی بین نظامهای اقتصادی که ریشه در تولید کالایی، وجود تمایزات طبقاتی، استثمار اقتصادی و سرکوب سیاسی بخشهای عظیمی از بشریت دارد، می تواند باشد.

با وجودی که مورگان کتاب خود را در اوج جنگ ویتنام نوشت و آشکارا مشتاق مخالفت با آن جنگ بود، اما هرگز نمی توان گفت که همه جنگها با هم برابر نیستند، یا این که تاریخ مملو از نمونههایی است که زنان فعالانه در جنگ شرکت کردهاند - و نه همیشه به علت بدترین دلایل. تا آن جا که به مورگان مربوط می شود، زنان صرفاً هورمونها و زمینه تکاملی مناسبی برای این کار را ندارند. باز هم خیلی ممنون، اما نه. با وجودی که زنان نقش چندانی در آغاز جنگها ایفا نکرده اند، یا نشان دادهاند که کمتر از شرکت کنندگان (مردها) در آن مشتاق جنگ هستند، اما تمامی این عوامل با سرکوب عمومی ابتکار عمل زنان در تمام حیطههای مهم مرتبط است و در عین حال، این واقعیت که این جنگها نوید خوبی برای آینده رهایی زنان و ستمدیدگان بطور عام نداشته اند.

اما زنان مبارز کمون پاریس یا زنانی که در جنگهای متعدد آزادی بخش ملی جنگیدند از جمله نمونههای متعددی هستند که تز مورگان را شرمسار و سرشت ارتجاعی آن را آشکار می کنند و یکی دیگر از نمونههای بیان ورشکستگی شدید همه این تئوری های زیست دترمینیستی اند.

همه مسائل درباره تکامل بیولوژیکی اولیه ما - ساختارهای اجتماعی احتمالی اجداد میمون ما، فقدان دو جنسی بین زن و مرد، اتکای این گونه به یادگیری از آغاز و توانایی واکنش انعطافپذیر به شرایط مختلف - و ایده رفتارها و ظرفیتها بر پایههای بیولوژیکی کاملاً متفاوت بین زن و مرد، بیاعتبار میگردند. از آن جایی که ستم عمومی هزارانساله و تا کنونی بر زنان، یک واقعیت غیرقابل انکار است، ما ناگزیر هستیم که منشأ آن را در مبانی غیر بیولوژیک رفتار اجتماعی جستجو کنیم تا عواملی را که در جوامع انسانی چنین تمایزات اجتماعی و نابرابری را مجاز و واسط آن میباشند را دریابیم. حلقه کلیدی در این رابطه، درک از پروسه انباشت مازاد مادی است.

این نکته را بعداً مورد بررسی قرار خواهیم داد، اما در این جا باید توجه داشت که غفلت مورگان از این سؤال، او را نسبت به عمل کرد کامل برخی از بینشهای خود کور میسازد. او در حالی که میدانست استفاده از ابزار برای جمعآوری غذا (حمل آن به مکانهای مختلف، ذخیرهسازی، اشتراک آن و غیره) نوآوری کلیدی بود که احتمالاً از مقدم بودن اهمیت شکار پیشی گرفته و بر آن سایه افکنده است، اما مورگان به گونهای طرح می کند که گویی این مسئله ارزش واهمیت چندانی بر روابط اجتماعی انسانهای اولیه نداشته است. با وجودی که باعث شد همه آنها بهتر غذا بخوردند و مردها به طور فزایندهای هرچه بیشتر دور زنان پرسه میزدند و احتمالاً از اولین کسانی به مفاهیم پایهای توسعه برای تولید منابع مازاد کور است، قادر به مقابله با تارانیستها نیست که استدلال می کنند هسته خانواده و تکهمسری ناشی به مرد شکارچی در بازگشت در مقابل فراهم نمودن خوک از پاداش مناسب به مرد شکارچی در بازگشت در مقابل فراهم نمودن خوک از پاداش مناسب جنسی مطمئن گردد.

بهترین چیزی که مورگان میتواند در مورد هسته خانواده جمع آوری کند این است که او معتقد است «تکامل آن بیشتر به اقتصاد مربوط می گردد تا به رابطه جنسی» (ص ۱۷۵) و سپس با به تصویر کشیدن انسانهای اولیه، حتی این بخش کوچک از حقیقت را هم مخدوش می کند. مذکرها بهعنوان لم دادههای بیکار که دور مادهها پلاس می شدند و جوان ترها که برای خوردن تنقلاتی که مادهها جمع کرده بودند - و بعد مغرورانه به کنار زدن مادههای تصاحب کرده می پرداختند!"

بنابراین تعجب آور نخواهد بود اگر برنامه سیاسی مورگان (که تا انتهای کتابش می توان آن را دنبال نمود) الهام بخش نباشد. او نظام اجتماعی سرمایه داری را که تحت آن زندگی می کند، اساساً زیر سؤال نمی برد، بلکه صرفاً به برخی از زیاده روی های آن اعتراض می کند. ۱۴

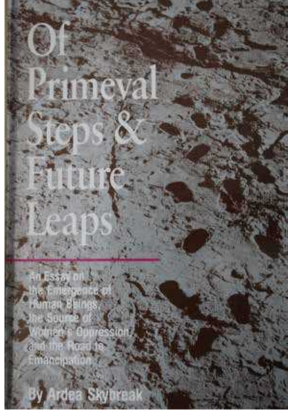
توضیح ۱۳: بعداً به سئوال مبانی احتمالی پیدایش سلطه مرد، تک همسری و هسته خانواده با توجه به آن چه که در مورد اولین جوامع انسانی شناخته شده و یا می تواند به طور قابل قبولی و در پرتو درک کامل تر بازسازی گردد، باز خواهیم گشت. از جمله پیامدهای اجتماعی دراماتیک احتمالی ظهور توانایی جمع آوری غذای مازاد، فراتر از آن چه برای مصرف روزانه فردی لازم بود و ظرفیتهای حاصل از آن برای تکامل فرهنگی که بسیار فراتر از فرآیندهای تکامل بیولوژیکی به عنوان ابزاری برای تغییر در گونههای انسان می باشند. ناتوانی مورگان در دست و پنجه نرم کردن با این سؤالات، او را کاملاً از توانایی برای بررسی بیشتر و کشف پایههای نابرابریهای اجتماعی در جوامع انسانی، از جمله در روابط بین زن و مرد، محروم می سازد.

توضیح ۱۴: هم زمان مورگان در واقع به طور گذرا مطرح می کند که اتحاد جماهیر شوروی جایی است که «زنان برای مدت طولانی در این کشور برابری اقتصادی داشته اند» و جایی که «برابری بین جنسیتها از همه جا بیشتر پیشروی کرده است»! چنین اظهار نظرهای مساعدی در مورد اتحاد جماهیر شوروی واقعاً تعجبآور نیست، اگرچه، با توجه به این که روابط کالایی سرمایه داری مدتهاست در اتحاد جماهیر شوروی احیا شده است، جامعه شوروی کاملاً ماهیت غیرانقلابی دارد و

نشان دهنده هیچ تفاوت بنیادی از روابط اجتماعی اساسی رایج در کشورهای سرمایه داری بلوک غرب، که شامل حیطه نابرابریهای جنسی نیز میگردد، ندارد! در واقع بین افرادی که جهت گیری اصلاح طلبانه دارند، بسیار معمول است که به سمت بیانیههای کلیشهای (و کاملاً نادرست) برابری اجتماعی کشیده شوند که گویا نظام شوروی هم چنان تلاش می کند تا روابطی را که در واقع استثمار گرانه و ظالمانه است، را رنگ و لعاب داده و آراسته نمایند...

مورگان حتی فکر می کند که جوانان معترض دهه ۱۹، در حالی که منبع امید بودند، «مردودند، من شخصاً معتقدم که بیش از حد زیاده روی می کنند.» (ص ۲۰۷) او احساس می کند که باید از زنان در هر تلاشی حتی در سطح و افقی بسیار محدود، از یکدیگر حمایت کنند. او می نویسد: «چه اشکالی دارد که سرافراز خانهات باشی، اگر این چیزی است که تو با آن حال می کنی؟» (ص ۲۴۰) محدودیتهای فلج کنندهای که بر اکثریت عظیم زنان در سراسر جهان تحمیل شده و فراتر از آن و به طور عینی، چیزهای بسیار بزرگتری که در جهان در جریان است، زنان نباید آنها را نادیده و از آن دوری کنند، از جمله تهدید فزاینده جنگ جهانی، و هم چنین فرصتهای بی سابقه برای تغییرات تهدید فزاینده جنگ جهانی، و هم چنین فرصتهای بی سابقه برای تغییرات تکمیلی (افزایش مراقبت از کودکان و غیره) است و امیدوار است که زنان به ابداع «محدودیتهای فرهنگی» برای پرخاشگری ذاتی مردان در راستای توقف جنگها کمک کنند.

و سرانجام مورگان به ما ضربه نهایی را وارد می کند: مورگان با تشکر از (Pill) قرص می گوید، «حالا زنان شروع به گذاشتن انگشت خود بروی ماشه ژنتیکی می کنند» (ص ۲۵۰)، زیرا او می تواند با شیوه بسیار دقیق تری در انتخاب فردی برای بچه دار شدن عمل نماید. مورگان به شیوه افراطی حدس میزند که متأسفانه زنان با منافع گسترده تر، حتی ممکن است با بچه دار نشدن، خود را از «انتخاب شدن جدا کرده» و جمعیت زنان ممکن است به طور فزایندهای از «اولاد مادربزرگها و مادر مادربزرگها تشکیل شوند که آنقدر استروژن داشتند که کودک، بیش از هر هدف دیگری در زندگی برای آنها معنی داشته است» (مورگان، ص ۲۴۸) - گویی وسعت یا تنگ نظری دیدگاهها و عشق به کودکان از طریق ژنتیکی منتقل شده و تحت کنترل هورمونی است! مورگان در چنین شرایطی نمی تواند راهی برای خلاص شدن و خروج از خیال پردازیهای خود شرایطی نمی تواند راهی برای خلاص شدن و خروج از خیال پردازیهای خود



بیابد و اصلا مطمئن نیست که مسائل به کجا ختم می شود. او در هر صورت نتیجه گیری می کند که توانایی جدید زنان برای کنترل تولیدمثل خود بدین معنی است که پروسه انتخاب همسر ممکن است برای اولین بار از برخی اهمیت ژنتیکی برخوردار شود (ص ۲۴۹). تنها یک کلمه برای توصیف این محرک ژنتیکی وجود دارد: استفراق.

مفروضات نادرست مورگان در مورد اساس و نحوه عملکرد انتخاب طبیعی وعدم درک او از اولویت عوامل فرهنگی غیر ژنتیکی، غیر ارثی و فاکتورهای فرهنگی در روابط اجتماعی بین انسان ها، او را به همان نوع تفکری سوق داده است که در واقع چکیده تفکر تارزانیستی و همتایان به روز شده آنها در زیستشناسی اجتماعی، بدون در نظر گرفتن نیت آن ها، از آگاهترین مدافعان حفظ وضعیت موجود در اشاعه فرضیه پایههای ذاتی بیولوژیکی رفتار اجتماعی انسان هستند (با نتیجه گیری ضمنی از آن پس «بنابراین زحمت تغییر آن را نداشته باشید»). این تفکر مورگان را مستقیماً به استدلالهای معمول همه خالص سازان (eugenicists) و مهندسان ژنتیک که رویای بهبود نژاد بشر (بخوانید: طبقه خود یا ملت مسلط خود) را از طریق تولید مثل انتخابی، سهمیهبندی مهاجرین و در نهایت نسل کشی در سر میپرورانند، هدایت کرده است، اما فقط در این مورد، چشم اندازش از آینده این است که زنان، مردانی سازگارتر را انتخاب می کنند. مورگان، باز هم ممنون از شما. اما نه، نیازی به تشکر نیست.

در مجموع، کتاب «تبار زن» مورگان، که قرار بود برای کمک به نابودی اسطورههای مرد-مرکزی در مورد تکامل اولیه انسان که در ستم بر زنان نقش داشت، خدمت کند، در نهایت به تلاشی مبدل شد تا تعداد زیادی از تصورات نادرست را به عنوان واقعیت علمی بر اساس پروسههای مبتنی بر تکامل ژنتیکی را نادیده بگیرد. این کتاب مکرراً تمایز بین این پروسهها و پروسههای تکامل فرهنگی را که تابع قوانین انتخاب طبیعی نیستند، اما با این وجود چه در حال و چه از مدتها پیش مشخصه اصلی تمایز گونه ما بودهاند را تیره مینماید. با انجام این کار، مورگان به طور کامل از درک آن چه که ویژگی تکامل انسان را تعریف می کند، غافل می گردد و براین اساس و به همان اندازه قادر به درک پایه مادی پیدایش و تکامل تضادهای اجتماعی مختلف، از جمله

و به ویژه ستم بر زنان نیست.

## هشت کارس

#### ييام هاي ارسالي:

من ریحانه در روز جهانی زن، روز صف آرایی متحدان ٔ زنان علیه ستم جنسیتی به همه زنان مبارز و انقلابی درود می فرستم. به همین مناسبت ما فعالین سازمان زنان هشت مارس، گرد آمده ایم تا این روز را تجلیل کنیم و به جهانیان بگوییم: زنان افغانستان هرگز تسلیم نمی شوند!

ما زنان افغانستان و ایران، در مبارزه با طالبان کابل و تهران و حامیان بین المللی آن ها، کنار هم ایستاده ایم! این مراسم در روز ۶ مارس ۲۰۲۴ برگزار شد.







من شعله یکی از فعالین سازمان زنان هشت مارس در افغانستان، روز جهانی زن را بر تمام زنان در سراسر جهان بویژه زنان در ایران وافغانستان که علیه ستم جنسیتی با رژیم زن ستیز جمهوری اسلامی و طالبان متحجر مبارزه کرده و می کنند، گرامی باد می گویم. در بخشی از برنامه امسال به مناسبت ۸ مارس روز جهانی زن بیانیه سازمان « زنان پیشقراولان مبارزه در راه رهایی» ارائه شد و در مورد آن در بین نو جوانان دختری که در این جلسه شرکت کرده بودند، بحث و گفتگو انجام پذیرفت.

#### گزیده هایی از گزارش فعالیت ها:

larch Women's organisation (Iran-Afghanistan)

#### انگلستان - لندن

#### تظاهرات روز جهانی زن

#### شنبه ۹ مارس

به مناسبت روز جهانی زن، زنان از ملیتهای گوناگون و سنین مختلف، با پلاکارد و پرچمهای گوناگون در مرکز شهر لندن گرد آمدند و از شلوغ ترین خیابانهای شهر گذر کردند و یک صدا فریاد زدند:

زنده باد ۸ مارس روز جهانی زن!

اتحاد زنان جهان علیه مردسالاری، راز پیروزی ماست

فلسطین را آزاد کنید!

ما خواهان آتش بس در فلسطین هستیم!

هر چه میپوشیم! هر چه مینوشیم! آره یعنی آره! نه یعنی نه!

ما فرهنگ تجاوز را در هم میشکنیم!

نه به پلیس، آنها دولت اند، زنان سرنوشت ما را تعیین می کنند و...

پس از یک ساعت و نیم راهپیمایی پرشور، در میدان ترافالگار برنامههای هنری و سخنرانیهایی از جانب زنان از کشورهای گوناگون ارائه شد. اولین سخنرانی در رابطه با نسل کشی از فلسطینیها بود. نزدیک به ده هزار زن فلسطینی کشته شده اند. صدها زن حامله در این نسل کشی، کشته شدهاند. صدها زن به خاطر نبود وسایل بیهوشی و زایمانها اضطراری جانشان را از دست داده اند. سخنران دولت بریتانیا را هم پیمان نژاد پرستان اسرائیل در این نسل کشی معرفی کرد.

سخنرانی از سودان از تجاوز و خشونت وحشیانه به زنان گفت. از این گفت همه ما زنان از سودان، ایران، کنگو و ترکیه هم سرنوشتیم و تنها راه مبارزه کردن است.

در فواصل سخنرانیها زنان جوان برنامههای هنری ارائه کردند.

در طول راهپیمایی بیانیه سازمان زنان هشت مارس «زنان پیشقراولان مبارزه برای رهایی» به زبان انگلیسی و فارسی پخش شد.





## هشت هارس

#### دو تظاهرات در لندن

فعالین سازمان زنان هشت مارس، چهارشنبه ۲۱ فوریه ۲۰۲۴ در دو تظاهراتی که در مرکز شهر لندن برگزار شد، شرکت کردند.

تظاهراتی مقابل پارلمان در دفاع از مردم فلسطین و علیه نسل کشی صهیونیستها با خواست آتش بس و خاتمه دادن به کشتار مردم بی گناه در زمانی که پارلمان دولت انگلیس در حال بحث و مناظره در مورد فلسطین بودند، بر گزار شد.

تظاهرات دیگر از جانب نیروهای مترقی در دفاع از آزادی بیان و برای آزادی جولیان آسانژ سازماندهی شده بود. آسانژ بنیانگذار ویکی برای آزادی جولیان آسانی جنایات امپریالیسم آمریکا و سربازاناش در افغانستان و عراق در زندان بسر میبرد و امکان استراد او به آمریکا مردم آزادیخواه و مبارز را بیش از پیش نگران کرده است.



#### آكسيون اعتراضي عليه اعدام!

روز سوم فوریه که آخرین روز یک هفته تحصن علیه اعدام بود، به همراه دیگر سازمانها و تشکلات مبارز و مترقی در میدان ترافالگار لندن جمع شدیم و تلاش کردیم با پخش بیانیههای گوناگون علیه اعدام، شعار دهی، پخش ترانههای مترقی فارسی و انگلیسی و... رهگذران را متوجه جنایاتی که رژیم با اعدامهای وحشیانه به اوج خود رسانده است، یکنیم.

پوسترهای بزرگ از جانباختگان، نمایشگاه عکس، پرچمهای گوناگون، پخش سرود و... باعث شده بود که بسیاری از مردم بایستند، دلایل این که چرا جمهوری اسلامی این چنین دست به اعدامهای وحشیانه زده است را سئوال کنند، کمک مالی کنند، تقاضای داشتن تعداد بیشتر بیانیه برای پخش را بکنند و خود را در کنار مردم ایران و مبارزاتشان علیه رژیم بدانند...

۳ فوریه ۲۰۲۴



#### تحصن عليه اعدام در لندن!

تحصنی شبانه روزی از جانب فعالین مبارز در مرکز لندن علیه اعدامهای وحشیانه رژیم با شعار نه به اعدام از شنبه ۳۰ ژانویه سازماندهی شده است. در این تحصن نمایشگاه عکس از جانباختگان، مادران خاوران، زندانیان سیاسی و... در کف خیابان به نمایش گذاشته شده است.

ما فعالین سازمان زنان هشت مارس در دو روز گذشته در این تحصن شرکت کرده و با پخش بیانیه به زبان انگلیسی و فارسی تلاش کردیم با مردم رهگذر به گفتگو بپردازیم و علل اعدامها در شرایط عینی کنونی را توضیح دهیم.

۲ فوریه ۲۰۲۴



#### فرانسه - لومان

#### مراسم روز جهانی زن

روز یکشنبه ۳ مارس ۲۰۲۴ گردهمایی را به مناسبت روز جهانی زن در شهر لومان برگزار کردیم و تلاش کردیم که با پرچم و پلاکارد و پخش اعلامیه صدای مبارزات زنان افغانستان و ایران را به گوش نیروهای مترقی این شهر برسانیم.

همزمان با پخش اعلامیه مرکزی سازمان زنان هشت مارس، «زنان پیشقراولان مبارزه برای رهایی!»، در بین شرکت کنندگان موفق شدیم با برخی از زنان در باره موقعیت زنان در ایران و افغانستان و اهمیت مبارزهشان صحبت کنیم.



#### آمریکا - سیند کلود ایالت مینوسوتا

#### گردهم آیی به مناسبت روز جهانی زن

یکی از فعالین سازمان زنان هشت مارس در این گردهم آیی، توانست بیانیه سازمان هشت مارس را به دو زبان (انگلیسی و فارسی) برای حاضرین آنجا به خوانش گرفته و به صورت مشخص در مورد وضعیت زنان افغانستان تحت تسلط طالبان و زنان ایران تحت رژیم آخندی، صحبت نماید. و همچنین به هر دو زبان میان شرکت کنندگان در گردهم آیی پخش شد.

\*\*Total Company Of Company Of



#### گردهم آیی اعتراضی افغانستانیهای مقیم مینه سوتا

روز یکشنبه تاریخ ۲۸ جنوری در ایالت مینه سوتای امریکا، تعدادی از افغانستانیهای مقیم این ایالت، علیه دستگیریهای خودسرانه دختران کابل، بخصوص دختران هزاره و تاجیک و همچنان کشتار هدفمند هزارهها توسط طالبان، گردهم اعتراضی برگزار کردند.

تصاویر و شعارهایی که برگزارکنندگان به همراه داشتند و توجه حاضرین را جلب می کرد، گوشههایی از جنایات و زنستیزی طالبان را به تصویر می کشید. شعار «نه به طالبان» هم که از شعارهای مرکزی این تظاهرات بود، خواستِ نابودی و سرنگونی این حکومت را از سوی زنان و سایر اقشار تحت ستم در افغانستان، مطرح می کرد.

یک تن از اعضای سازمان هشت مارس (ایران-افغانستان) در این گردهم آیی، قطع نامه هشت مارس تحت عنوان «طالبان زنستیز و موج دستگیری زنان به جرم گردن نگذاشتن به حجاب اجباری» را قرائت نمود که مورد استقبال قرار گرفت. همچنین در طول گرد هم آیی، این اعلامیه در بین حاضرین توزیع گردید.

۲۸ جنوری ۲۰۲۴



## هشت هارس

#### آلمان - برمن و برلین

#### تظاهرات روز جهانی زن

#### جمعه ۸ مارس ۲۰۲۴–۱۸ اسفند ۱۴۰۲

فعالین سازمان زنان هشت مارس به همراه گروههای مختلف زنان، در تظاهرات بزرگی که ساعت ۱۶:۰۰ از مرکز شهر آغاز شد شرکت کردند.

در دقایق اولیه، جمعیتی حدود ۲۰۰۰ نفر با شعارها و بنرهای مختلف گرد آمدند. گروه موسیقی آلترناتیو شهر و همچنین زنان دف نواز کُرد هم با حضور خود به تظاهرات شور و هیجان خاصی بخشیده بودند.

ما در طول مدت تظاهرات با بنرها و عکسهای مبارزاتی زنان ایران و افغانستان و همچنین تصاویری از وضعیت زنان در غزه که به همراه داشتند، توجه و حمایت بسیاری از حاضرین را جلب کنند.

بیانیه سازمان زنان هشت مارس نیز با استقبال حاضرین مواجه شد و همزمان با پخش صدها اعلامیه به زبانهای آلمانی، فارسی و انگلیسی؛ از هر فرصتی برای گفتگو با علاقه مندان استفاده کرده و در رابطه با ستم جنسیتی در جهان و منطقه و ارتباط آن با سیستم حاکم، و همچنین راه حل نهایی آن یعنی انقلاب، نکات مهمی رد و بدل شد.













#### هلند -آمستردام و خرونینگن

#### گردهمایی نوروز با یاد زندانیان سیاسی میدان دام آمستردام

جمعی از فعالین سیاسی همراه با تعدادی از ایرانیان ساکن هلند، سنگفرش میدان دام را با تصاویر جانباختگان خیزش ژینا، و تصاویر زندانیان سیاسی، با گلهای رنگارنگ تزیین کردند. چیدمان سفره هفت سین و پخش موزیک توجه عابران را به این برنامه جلب کرد؛ که مورد استقبال قرار گرفت. مراسم نوروزی از ساعت ۵ بعداظهر تا ۷ شب ادامه داشت. در همدردی با خانواده های دادگاه، و حمایت از مبارزات جنبش های و حمایت از مبارزات جنبش های گروههای مختلف برگزار کننده خوانده گروههای مختلف برگزار کننده خوانده

۲۱ مارس ۲۰۲۴ / ۲ فروردین ۱۴۰۳



دو تحصن حمایتی در بورس پلین آمستردام

«کمیته آزادی زندانیان سیاسی»، همراه با سازمان زنان هشت مارس واحد هلند و جمعی دیگر از فعالین سیاسی، همراه با سازمان زنان در حمایت از اعتصاب غذای سه شنبه های زندانیان سیاسی و در اعتراض به موج اخیر اعدامها در ایران؛ دو تحصن در روزهای شنبه ۲ و ۹ مارس ۲۰۲۴؛ از ساعت ۱۱:۰۰ تا ۱۲:۰۲بعدازظهر در بورس پلین شهر آمستردام برگزار کردیم.

با نمایش بنرهای بزرگ از عکسها و پلارکات های گوناگون، پخش موزیک های انقلابی، همراه با اجرای سرودهای انقلابی باعث جلب توجه عابرین به این تحصن می شدیم. اعلامیه های هر دو گروه برگزار کننده از طریق بلنگو خوانده شدند. با حضور عابرین و دادن اعلامیه با آنها وارد بحث و گفتگو در مورد مبارزات مردم؛ شرایط و دلایل اعتصاب غذای زندانیان سیاسی در ایران، اهمیت برگزار این تحصن ها و حمایت و دفاع از مبارزات مردم و زندانیان سیاسی در ایران، مورد توجه و حمایت بسیاری قرار گرفتیم.



#### برگزاری روز جهانی همبستگی زنان

جمعه ۸ مارس مراسم روز زن ۲۰۲۴ سازمان زنان هشت مارس (ایران افغانستان) واحد هلند، یکی از اعضای «کمیته ۸ مارس هلند»؛ متشکل از گروهها و سازمانهای زنان از ملیتهای گوناگون، را همراه با سایر نیروهای سیاسی و حضور پر شمار مردم، از سنین مختلف با برفراشتن بنرها و حمل عکسها و پلاکاردها، با حضور گروههای موزیک، از ساعت ۱۸:۰۰ بعد ازظهر در میدان دام آمستردام، برگزار کردند.

برنامه با هنرنمایی گروه جوان فلامینگو که با حضور پر انرژیشان و طبل زدن و رقص، به مارش مبارزاتی زنان شور و هیجان ببخشیدند؛ و توجه بسیاری را جالب کردند که مورد استقبال بسیاری قرار گرفتند.

سپس بیانیه مشترک کمیته برگزار کننده که در آن کوتاه به تاریخچه ۸ مارس، اهمیت این روز همبستگی جهانی زنان، به موقعیت و شرایط زنان در کشورهای گوناگون امپریالیستی و دولتهای ارتجاعی، به جنایات جنگی از نسل کشی مردم در فلسطین تاکید داشت؛ خوانده شد...

شعارها: «زنده باد ۸ مارس روز جهانی زن! ۸ مارس روز مبارزاتی زنان، تعطیل رسمی باید اعلام شود! ، فلسطین آزاد باید گردد! ، نه اشکال خشونت علیه زنان پایان دهید! ، نه به خشونت علیه زنان! ، زن زندگی آزادی! ، ژن، ژیان آزادی!»

راهپیمایی از ساعت۱۹:۳۰ از میدان دام به سمت سالن مرکز اجتماعی لیدیا، با دادن شعار؛ موزیک و خواندن ترانه های انقلابی و زدن، طبل زدن با شور و شوق توجه عابران را به مارش زنان جالب می کردند.

بیش از ۶۰۰ نفر در آکسیون شرکت داشتند و حضور نسل جوان بسیار چشمگیر بود. همچنین ایرانیان از احزاب و تشکلات مختلف حضور فعالی داشتند. که شعارهای: «زن زندگی آزادی؛ زندانی سیاسی آزاد باید گردد!» و علیه رژیم جنایتکار جمهوری اسلامی شعارهای «جمهوری اسلامی سرنگون سرنگون، جمهوری اسلامی آدمکش است نابود باید گردد، مرگ بر جمهوری اسلامی!» گفته می شود.اعلامیه مرکزی سازمان زنان جمهوری املامی!» گفته می شود.اعلامیه مرکزی سازمان زنان بیشقراولان مبارزه برای رهایی!» به سه زبان را پخش شد که مورد استقبال قرار گرفت.

برنامه ساعت ۱۰ شب با اجرای موزیک و خواندن شعرهای انقلابی از طرف گروه های هنری، و با رقص و پایکوبی پایان یافت.











#### شرکت در اکسیون «علیه اعدام» میدان دام، آمستردام

روز شنبه ۳ فوریه آکسیون اعتراضی به اجرای احکام اعدام ها؛ و علیه جنایات جمهوری اسلامی؛ «کمیته حمایت از مبارزات کارگران و زحمتکشان در ایران» برگزار کرده بودند، شرکت کردیم.

عکس هایی از جانباختگان و زندانیان سیاسی، بنرهایی که بر روی آنها شعارهای: «زندانی سیاسی آزاد باید گردد»، «جمهوری اسلامی نابود باید گردد»، «قسم به خون یاران ایستاده ایم تا پایان»، «نه به اعدام، اعدام را متوقف کنید»، «از کردستان تا تهران، خونین تمام ایران»، و...، به نمایش گذاشتیم و اعلامیه های مختلف پخش شدند.

اعلامیه سازمان زنان هشت مارس: «نه به اعدام، سرنگون باد رژیم جمهوری اسلامی»، به زبان انگلیسی و فارسی در بین حاضرین و عابرین توزیع شد که مورد استقبال قرار گرفت. با برخی از مردم که سوال می کردند، دلیل برگزاری این تجمعات و دلایل محکوم کردن اعدام زندانیان سیاسی و شرایط کنونی مردم ایران و بخصوص زنان را توضیح میدادیم.

در طول برنامه سخنرانی های ضبط شده، افشاگری از جنایات ۴۴ ساله رژیم جمهوری اسلامی پخش می شد. با شعار دادن و بخش موزیک های انقلابی، توجه حاضرین و عابرین را جلب می کرد. برخی از عابرین شعار می دادند و









#### خرونینگن

#### تجمع اعتراضي

#### علیه اعدام و موج جدید این قتل های حکومتی در ایران!

شنبه ۲۰ ژانویه ۲۰۲۴، جمعی از نیروهای سیاسی ایرانی در شهر خرونینگن، گرد هم آیی را در محکومیت مجازاتِ «اعدام» و افشای جنایات جمهوری اسلامی، با هدف جلب حمایت های مردمی، مقابل دانشگاه خرونینگن، برگزار کردند!

عکس اعدام شدگان اخیر و محکومین به اعدام، تصویر ژینا، بنرهایی حاوی شعارهای هشت مارس و تصاویر مبارزاتی و افشاگرانه در این گرد هم آیی و همچنین پرفورمنس بدون کلامی که یکی از فعالین هشت مارس با در دست داشتن طناب دار و بستن نوار سیاه زیر چشم خود، همراه با شعار «نه به اعدام» در دست دیگرش، اجرا کرد؛ که مورد توجه بسیاری از عابرین قرار گرفت. تعداد قابل توجهی اعلامیهٔ «نه به اعدام» به زبان های فارسی، انگلیسی و هلندی در بین بازدیدکنندگان، پخش شد و متن اعلامیه، به زبان های فارسی و هلندی پشت میکروفون قرائت شد.

عکس اعدام شدگان اخیر و محکومین به اعدام، تصاویر مبارزاتی خیزش ژینا، بنرهایی حاوی شعارهای افشاگرانه، پرفورمنس بدون کلامی از طرف یکی از فعالین هشت مارس، که با در دست داشتن طناب دار و بستن نوار سیاه زیر چشم خود، همراه با در دست داشتن شعار «نه به اعدام» در دست دیگرش، اجرا کرد؛ که مورد توجه بسیاری از عابرین و حاضرین قرار گرفت. و تعداد قابل توجه ای از اعلامیهٔ «نه به اعدام» پخش شد

بازدیدکنندگان که اغلب جوان و دانشجو بودند، با وجود سرمای هوا و باد شدید، علاقه مندانه با برگزار کنندگان وارد گفتگو می شدند و اغلب حمایت خود را از مبارزات زنان و سایر اقشار اجتماعی در ایران، ابراز می کردند.

۲۱ ژانویه ۲۰۲۴

## زنان پیشقراولان مبارزه برای رهاییا

#### ۸ مارس روز جهانی زن، روز همبستگی، روز صف آرایی متحدانه زنان علیه سیستم مردسالار حاکم بر جهان!

زمانی که زنان کنیا بزرگترین تظاهرات خود را در ۲۸ ژانویه ۲۰۲۴ برگزار کردند، در آن سوی جهان بزرگترین تظاهراتها به رهبری زنان در اعتراض به نسل کشی مردم بلوچ توسط رژیم جمهوری اسلامی پاکستان سازماندهی شد. وقتی در رم ۵۰۰ هزار نفر که عمدتا زن بودند در روز ۲۵ نوامبر ۲۰۲۳، علیه خشونت و آمار بالای زنکشی در ایتالیا، و به ویژه برای ابراز خشم علیه قتل جولیا چکتین دانشجوی ۲۲ساله بدست دوست پسرش به خیابان آمدند؛ در ایران، زنان علیه حجاب اجباری در جنگی روزانه با سرکوبگران رژیم نه تنها در خیابانها بلکه در زندانها مبارزه را ادامه دادند. وقتی در ایسلند دهها هزار زن به خاطر خشونت مبتنی بر جنسیت در اعتراض به شکاف دستمزد میان زن و مرد در اکتبر ۲۰۲۳ دست به اعتصاب زده و از کار دست کشیدند، در افغانستان زنان علیه اجباری شدن برقع و احکام ضد زن طالبان به اشکال مختلف دست به اعتراض زدند و در فرانسه زنان در نوامبر ۲۰۲۳، خیابانهای پاریس و دیگر شهرها را با شعار «هر شش دقیقه یک تجاوز در فرانسه» اشغال کردند...

زنان این چنین سمفونی شکوهمندی از مبارزه و شجاعت را در سراسر جهان آفریدند. مبارزه شکوهمندی که چنان گسترده و چشم گیر است که از یک طرف توجه مردم جهان را به خود جلب کرده و از طرف دیگر مرتجعین رنگارنگ را دچار سرگیجه کرده است.

این صدای رسای زنان برای تغییر موقعیت اسارت بارشان از ایران و افغانستان تا مکزیک و آمریکا، از بلوچستان تا کنیا و فرانسه، از پاکستان و لهستان تا ایتالیا و هند، از گواتمالا و انگلستان تا هلند و ترکیه و آلمان، از کردستان سوریه تا غزه علیه نسل کشی و آزارجنسی و تجاوز توسط نژاد پرستان فاشیست...؛ است که در جهان طنین افکنده است. پیشگامی زنان در قیام ژینا (مهسا) در ایران، علیه حجاب اجباری، این فشرده ستم بر زن، که با آتش زدن آن، شعلههای این قیام را شعلهورتر کردند، توانست امید به تغییر را نه در خاورمیانه بلکه در سطح جهانی بیافریند. قیام ژینا شرایط را برای مبارزه کوئیر، رهایی» از زیر خاکستر سکوت بیرون کشید و به صحنه کوئیر، رهایی» از زیر خاکستر سکوت بیرون کشید و به صحنه واقعی مبارزه کشاند. مبارزه زنان در افغانستان علیه طالبان زنِ ستیز، اعلام پرقدرت این پیام است که: «تسلیم نمیشویم، گردن نمی گذاریم و برای رهایی می جنگیم».

سرچشمه این انرژی مبارزاتی، نفرت و خشم میلیاردها زن از ستم و سنتهای پدرسالارانهای است که در طول تاریخ بر زنان تحمیل شده و امروزه در جهان سرمایه داری حاکم تقویت و تعمیق یافته است. زنان به وسعت جهان تمامی تعفن و قصاوت سیستم سرمایه داری را یک جا دریافت می کنند. وجودشان برای تامین نیروی کار و تضمین ادامهیابی سیستم استثماری و برای لذت بخشی به مردان به کار گرفته شده است. زنان بیشترین بار ستم گری و بیشترین بار مقابله با منحط ترین و زشت ترین جنبههای زن سیتزانه سیستم سرمایه داری، را به دوش می کشند.

زنان مبارزات خود را به اشکال مختلف در خانه و در جامعه، علیه حجاب اجباری و برقع، علیه ستم بر ال جی بیتی کیو پلاس ها، علیه قوانین ضد زن مبتنی بر شریعت اسلامی، علیه بنیادگرایان فاشیست مسیحی و ممنوعیت سقط جنین، علیه تجاوز، علیه قتل زنان تحت نام «ناموس و یا عشق و حسادت»، علیه ازدواج اجباری، علیه «ختنه» ناقصسازی جنسی زنان، علیه پورنوگرافی و تجارت سکس…؛ در راستای بر چیدن هر شکل از انقیاد و فرودستی پیش می برند.

وجه مشترک همه مبارزات زنان چه در کشورهای تحت سلطه و چه در کشورهای «مدرن»، مبارزه علیه خشونتهای افسارگسیخته برخواسته از فرودستی زنان است.

از همین روست که بر این حقیقت پا می فشاریم که زنان با گوشت و پوست خود خشونت و انقیادشان را لمس می کنند و بر این اساس، دارای پتانسیل بالایی برای سازمان یابی و کسب آگاهی انقلابی در خدمت به دگر گونی های ریشهای در جامعه و دست یابی به رهایی هستند.

برای رهایی، دستیابی به تغییرات پایهای در روبنا و زیر بنای اقتصادی و روابط تولیدی که پایه و اساس همه اشکال تمایزات ستمگرانه اجتماعی بر زنان، کوئیرها، دگراندیشان، مردمان سیاه، ملیتهای تحت ستم، مهاجرین و پناهندگان؛ میباشد و پیشبرد مبارزه آگاهانه و متشکل در خدمت به سر انجام رساندن انقلاب واقعی، تعیین کننده است. تنها با پیروزی انقلاب و ادامهیابی آن در عرصههای مختلف سیاسی، اقتصادی، فرهنگی و آموزشی میتوان به تخاصم میان زن و مرد که به قدمت تخاصم میان طبقات است، پایان داد.

با این درک از انقلاب واقعی و تحقق رهایی زنان، است که شعار «زن انقلاب رهایی» معنا می یابد و به مبارزات جهت درست می دهد. در همان حال این شعار خط تمایز روشنی را با همه فرصت طلبان و نیروهای راست و لیبرال که با اتکا به مرتجعین و امپریالیستها در پی سودجوئی و هم زمان، منحرف کردن مبارزات مردم و به طور مشخص زنان هستند، ترسیم می کند و راه نفوذ آنان را محدود و مساود.

زنده باد ۸ مارس، روز رزم جهانی زنان!



### سرنگون باد رژیم شکنجه و اعدام جمهوری اسلامی!

این روزها ماشین سرکوب و کشتار جمهوری اسلامی شتاب سرسام آوری گرفته است. تنها در روز یکشنبه ۲۴ دی ۱۱ زندانی در زندان مرکزی کرج به دار آویخته شدند. این تنها تعدادی است که خبر آن به رسانه ها راه یافته و از میان آنها مردم بلوچ، عرب و کُرد بیشترین اعدامیان را داشتهاند.

جمهوری اسلامی برای مقابله کردن با مردم ستمدیده سیستان و بلوچستان، مردمی که در طی بیش از یک سال گذشته هر جمعه در کف خیابان ادامه خیزش ژینا را ممکن کرده اند، چوبه های دار خود را پر شمار تر و فعال تر ساخته است. علاوه بر احکام اعدامی که در روزهای اخیر اجرا شد، ده ها نفر دیگر هم چون رضا رسایی، مجاهد کور کور، بچه های اکباتان، محسن مظلوم، پژمان فاتحی، وفا آذربار، هژیر فرامرزی و... نیز در صف اعدام قرار دارند.

رژیم جمهوری اسلامی از بدو حاکمیت خود تا کنون بر پایه سرکوب خونین توانسته است بر اریکه قدرت باقی بماند، اما این بار برای جلوگیری از روند رو به رشد مبارزات زنان علیه حجاب اجباری، برای جلوگیری از مبارزات معلمین و بازنشستگان، برای جلوگیری از تداوم مبارزات کارگران، برای جلوگیری از مبارزات مادران و خانواده های دادخواه و به یک کلام برای مقابله با تداوم خیزش ژینا، دست به اعدام های وسیع زده است. اعدام هایی که به موازات حملات شیمیایی به مدارس دخترانه، آن هم به خاطر نقش برجسته آنان در خیزش ژینا، به راه انداخته است.

اما در شرایط عینی کنونی، شرایطی که در نتیجه مبارزات انقلابی ایجاد شده است، این اعدام ها نه ناشی از قدر قدرتی جمهوری اسلامی، بلکه ناشی از ترس و وحشت از ادامه یابی مبارزات مردم است. این جمهوری اسلامی است که در بحران عمیق اقتصادی و سیاسی، در بحران بود و نبود خود دست و پا می زند و این چنین از توده های ستمدیده بویژه توده های ملیت های تحت ستم بلوچستان و کردستان، که در خیزش انقلابی نقش مهمی را داشته و دارند، انتقام می گیرد.

این اعدام ها و ایجاد فضای بشدت امینتی، برای به رخ کشیدن ماشین کشتار در برابر توده های جان به لب رسیده ای است که در قیام ژینا مرگ را به سخره گرفتند، در برابر سرکوبگران تا به دندان مسلح ایستادند و بیش از پیش در ماندگی رژیم را عیان ساختند.

تنها راه مقابله با چوبه های دار جمهوری اسلامی ادامه مبارزه و پیشبرد وسیع و هدف مند و سراسری آن است. مبارزه در کف خیابان، در مدرسه و دانشگاه، در مقابل زندان با ابتکارات و خلاقیت های گوناگون می تواند نه تنها نقش مهمی را در جلوگیری از اعدام ها ایفا کند، بلکه به ادامه یابی مبارزه انقلابی در جهت سرنگونی رژیم شکنجه و دار جمهوری اسلامی یاری رساند. بر بستر این مبارزه است که شرایط برای در هم شکستن در های زندان و آزادی همه زندانیان سیاسی مهیا می گردد.

۱۲۰ ژانویه ۲۰۲۵ / ۲۳ دی ۱٤۰۲

## طالبان زنستیز و موج دستگیری زنان به جرم گردن نگذاشتن به حجاب اجباری!

امارت اسلامی طالبان در کنار دهها فرمان ضد زن حکومتی، اکنون فرمان دستگیری و زندانی کردن زنان در افغانستان را به خاطر گردن نگذاشتن به چادری صادر کرده است. از یک هفته بدین سو زنان را با پخش وحشت از ولایات غزنی، کابل: ساحات دشت برچی، پل سرخ و خیرخانه در رنجرهای نظامی به زندانها منتقل میسازد.

به نام زن، انقلاب و رهایی که سرشت آزادی زنان از چنگ حکومتهای مردسالار و زنستیز به آن گره خورده است.

امپریالیسم غرب با تجاوز نظامی به افغانستان، استعمارش را بر پایه حکومتهای اسلامی جهادی، جمهوریتی و طالبی، بنا کرده است؛ این حکومتهای اسلامی نیز محور سلطه و پایههای استحکامشان را در حجاب اجباری و در واقع در بدن زنان، فرو نشانده و ایستاده بر تن زنان حکومت مینمایند. این را باید در نظر داشت که حجاب اجباری صرفاً به معنی تحت لفظی آن یک اجبار پوششی نیست. حجاب اجباری بیرق و سمبل حکومتهای اسلامی برای نشان دادن ایدئولوژی شرعی و الهیشان به جامعه و به جهان است و در قدم بعدی، حجاب اجباری، مسیر و کانال سلطه بر بدن زنان و در واقع سرنوشت فردی و اجتماعی آنهاست.

زنان در چندین دهه حاکمیت حکومتهای اسلامی در قهقرای تاریخی و بدوی فرو برده شدهاند، و از حق و حرمت انسانیشان به کلی محروم گردیده و به سطح مال، ملکیت، و اصطلاح پدرسالارانه ناموس خانواده، قوم، مذهب، حکومت و کشور تقلیل و کاست یافتهاند؛ اکنون نیز دستگیری زنجیرهایی زنان در رابطه بهعدم تمکین از حجاب اسلامی توسط طالبان در حال جریان است. مسئولیت مبارزاتی و سازمانی خویش میدانیم که حقایقی را در این مورد به بازافشاگری بگیریم:

نخست، ستم جنسیتی بر زن و سایر جنسیتها در مغز استخوان نظام طبقاتی نهادینه شدهاست، و تا تقویم منحل کردن این نظام، هر نوع حکومتی روی کار آید، ستم جنسیتی را در اشکال سبک و سنگین آن حمل خواهد کرد؛ اما سنگین ترین ستمهای جنسیتی را میتوان در شکل حکومتهای تئوکرات و مذهبی شبیه جمهوری اسلامی ایران و امارت اسلامی طالبان مشاهده کرد.

دوم، بر علاوه این واقعیت که حکومتهای مذهبی از ماهیت ایدئولوژیستی شان حامل و زارع ستم جنسیتی اند، این را از نظر نباید انداخت که در عصر امپریالیسم منحیث زشت ترین نسخه سرمایه داری، برای باز تولید این حکومتها پولهای میلیاردی سرمایه گذاری میشود تا برنامه اشغال و استعمار امپریالیستها را تحت عنوان شاخصههای اتوپیایی و آرمانی بشری چون حقوق زن، کودک، آزادی بیان و مبارزه با تروریسم، تسهیل کند.

سوماً، از آنجایی که سازمان ملل منبع تجمع این امپریالیستهای حامی گروههای تروریستی است، هیچگاه نمیتواند راه حل عبور از دژخیم حکومتهای اسلامی چون طالبان، داعش و جمهوری اسلامی ایران باشد. سراسر تاریخچه کاری این نهاد از موضع گیری خشک و اغفال آمیز تقبیح، محکوم، ابراز نگرانی، آماردهی و صدور بیانیه فراتر نمیرود.

با وجود این همه، توجه بسیاری از مدافعین حقوق زن و جنبشهای غیر انقلابی زنان در افغانستان برای نجات زنان، معطوف به سازمان ملل است و هنوز نجات زنان را در دستان این سازمان محدود و تمنا مینمایند. چنانچه مرکز صلح و دموکراسی افغانستان در شبکه ایکس خود بیان کرده است که افغانستان نیازمند حضور قوی تر سازمان ملل است به این دلیل که حقوق زنان و دختران از سوی گروه طالبان به گونه بیرویه و بی پیشینه نقض می شود.

قبل از همه این مرکز، خود ترویج گر کلیشههای جنسیتی چون بکارت است که برای زنان نوجوان و جوان از عنوان زنستیزانه دختر استفاده می کند \_ دختر اگر بتواند یک مفهوم کاربردی منطقی داشته باشد، آن بیانگر رابطه فرزند مونث با والدینش است نه فراتر از آن و برای زنان متاهل که بکارتشان را از دست دادهاند عنوان زنان را به کار میبرد.

ضمن آن، این مرکز خود متشکل از افرادی شبیه فوزیه کوفی است که در پروسه صلح دوحه و یا پروسه معامله افغانستان بهدست طالبان، در کنار همان سازمان ملل نقش اساسی را در منفعل کردن ذهنیت عامه در بازگشت مجدد طالبان بازی کردند و اکنون دوباره با مطرح کردن چنین خواستها در واقع دارند ذهنیت عمومی را در راستای لاپوشانی نقش اساسی سازمان ملل و نقش خود این نهاد، در بازگشت دادن طالبان دست کاری میکنند.

حداقل برای حلقه زنان آگاه افغانستان واضح است که خود نمایندگان زن سازمان ملل در کابل و غرب در برابر طالبان، حجاب اجباری را بر سر میکنند، نه اینکه این سازمان قدرت ایستادگی در برابر طالب را ندارد و بناً نمایندگان زنش هم باید چادر بر سر کنند، نه! این طرح تلویحی سازمان برای عادی سازی زن ستیزی حکومتی طالبان است، تا به زنان افغانستان به گونه غیر مستقیم برساند که با احکام زن ستیزانه این حکومت کنار بیایند و بیاموزند آنگاه که زنانی بلند پایه و دیپلمات غربی حجاب اجباری طالبان را پذیرفته اند، اینها چرا نتوانند آن را خاموشانه بپذیرند!

بنابراین؛ در رابطه به حجاب اجباری که مرکز سلطه حکومتی اسلامی بر تن زنان است و اکنون طالبان دارند برای تسلط کامل بر تن زنان، روشهای زندان، تجاوز، شکنجه و کشتار را به کار میبرند، فراموش نکنیم که تنها راه نجات ازین زنستیزان مرتجع اسلامی، تکثیر آگاهی جنسیتی و طبقاتی زنان و خانوادههاست که بدون شک، آگاهی، حامل و بارآورنده ایستادگی و سرنگونی/ تنگونی این حکومتهای هار و درنده متوحش اند.

بیانیه ما در دعوت زنان به قدم نهادن در مسیر انقلاب برای نابودی ریشهایی ستم جنسیتی با تشکلات مستقل انقلابی زنان تاکید مجدد دارد. هرچه سریعتر نیاز به برپایی انقلاب در جامعه درک شود به همان مقدار قربانی کمتری از ما بر مبنای جنسیتمان خواهد گرفت.

زن، زندگی، آزادی تا از مرحلهی زن، انقلاب، رهایی گذر نکند، با گواهی تاریخ، رسیدن به موفقیت ناممکن خواهد بود.

هشت جنوری ۲۰۲۴

## Women in the frontline of the struggle for liberation!

8 March the international women's day, the day of solidarity, the day that women unitedly line up against the patriarchal system that is ruling the world!

At the time when the Kenyan women staged their largest demonstration on 28th January 2024, on the other side of the world, the largest womenled demonstrations were organized to protest the genocide of the Baloch people by the Islamic Republic of Pakistan.

Then in Rome, half a million people, mostly women, took to the streets on 25th November 2023, against violence and high number of murdered women in Italy, and especially to express their anger against the murder of Giulia Cicchetti a 22-year-old student, by her boyfriend; In Iran, women continued to fight against the compulsory hijab in a daily battle with the regime's thugs and mercenaries, not only in the streets but also in prisons. When in Iceland tens of thousands of women went on strike and stopped working in October 2023 to protest the genderbased discrimination and the wage gap between men and women, in Afghanistan women protested the compulsory burga and anti-women decrees of the Taliban in various form and In France, in November 2023, women occupied the streets of Paris and other cities with the slogan «a rape in France every six minutes»...

This is the expressive voice of women from Iran and Afghanistan to Mexico and America, from Baluchistan to Kenya and France, from Pakistan and Poland to Italy and India, from Guatemala and England to the Netherlands, Turkey and Germany, from Syrian Kurdistan to Gaza that are determined to change their subjugated situation, against genocide, sexual harassment and the rape by the fascist racists ...; that is resonating in the world.

The vanguard role of women in Jina's (Mahsa) uprising in Iran, against compulsory Hijab which has been instrumental in oppressing women and burning it inflamed the fire of uprising even more and inspired the women not only in the Middle East but also in a world scale. Jina's uprising created a

situation for the struggle against oppression of sexual and gender minorities with the slogan of "trans, queer, liberation" and brought it out from the ashes of silence to the real stage of struggle. The struggle of women in Afghanistan against misogynistic Taliban is a powerful expression of this message that "we will not surrender, we will not give in and will fight for the liberation"

Women are waging their struggle in different forms at home and in society, against compulsory hijab and burqa, against oppression of LGBTQ+ people, against anti-women laws based on Islamic Sharia, against Christian fascist fundamentalists and the ban on abortion, against rape, against the killing of women under the name of «honour or love and jealousy», against forced marriage, against «circumcision» of female genital mutilation, against pornography and sex trade...to end all forms of subjugation and inferiority the common aspects of all women's struggles whether in dominated or in developed countries is the struggle against the rampant violence arising from the subjugation of women.

The source of all these women enthusiasm for struggle is the hatred and anger of billions of women of the oppression and patriarchal traditions that have been imposed on women throughout the history and have been strengthened and deepened today by the dominated Capitalist world.

That is from this point of view that we insist on the fact that women can feel the violence and their subjugation with their flesh and skin, and on this basis have a high potential for organising and gaining revolutionary consciousness in the service of radical changes in the

Society and achieve their liberation from gender oppression.

8March women's organisation (Iran-Afghanistan)

## HASHTHE MARS

Quarterly Journal NO 61, April 2024



Price: €5 - £5